Nota de la editorial

EDTTHOR

El presente articulo se ha incluido como anexo a la siguiente edicion:

Titulo: Dialéctica de lo abstracto y lo concreto
en "El Capital" de Marx

Autor: Evald Vasiliévich Iliénkov

Libro electrénico

Formato: EPUB 2.0

ISBN: 978-9978-346-09-9

Ano de la edicion: 2016
http://edicionesedithor.weebly.com/e-books.html

El articulo “Lo universal” (Vseobshcheie) se publicé por primera vez
en el tomo 1 de la “Enciclopedia Filoséfica”, Editorial Estatal
Cientifica “Enciclopedia Filoséfica”, Moscu, 1960.

Traducido directamente del ruso por Victor Antonio Carrién
(Ecuador), corregido por el Dr. Rafael Pla Le6n (Cuba).


http://edicionesedithor.weebly.com/e-books.html
http://edicionesedithor.weebly.com/e-books.html

«BCEMUPHAfl TAPMOHUA» — BCEOBIIEE

JIN3M M OMIHPHOKpUTHUMAM, Cod., 4 uag., 1. 14, Baawuko
€. M., Kypc obuweit acrponomnr, M., 1947, oaax H. @.,
Kype ofmelt actpomomni, 7 mag., M., 1955, Mapenaro
IL. 1T, Kypc asespuoh actponommu, 3 uan., M., 1954; O i r e u-
coH M. C., Bonbman Beenesnad, M. —JI., 1936 @ eceunk o B
B. I, Conpevengblie npelicrasuerns o Beemernoft, M. —.1., 1949;
ATCHAH A., 3BespHan Beestennan, M., 1955, Ly tt1e-
ton R. A, The modern universe, L., [1956); Hoyle F.,
Frontiers of astronomy, Melb., [1956]: Thowas 0., Astro-
nomie, Tatsachen und Probleme, 7 Aufl., Salzburg—stuttgart,
19561 A. Bosun. Mocksa.

«BCEMITPHASI TAPMOHMA » — cratua I, $ypoe,
B K-pOif Buepsble Griu 00HAPOJOBAHEL OCH, Wj(eH, passi-
THLC TO3JHEE B €T0 CONMANHCTIY, YueH,

BCEOBIREE. B ncropun guinocodun Tepmmn «B.»
CIYKIL [ BEIPOKCHHA JBYX PasiMuNBIX HOHATIH B
BABUCHMOCTH 0T TOrO, Kak NOHHMAJIach UPobicMa O1-
uomenug B. (o6mero) k edunuuwnony W ocobennony.

1) B. xar cxopuoe, kax aGeTpaKTHO-0TBACYCHHOE OT
BCeX eUHHUYIEIX 1 0cOBennbix AndeHuil cBOMCTBO, Kak
abCTPURTHOE TOMGIECTHO BCEX W MUOTHX Belei, ABe-
HH /YT APYTY B TOM WL HHOM OTHOWICHMH, KaK CBOfi-
CTBCHHBI BCCM MM [IPU3HAK, HA OCHOBANMH K-DOTO OHH
MBICACHNO OFLEIMIATOTCA B TOT WL HHOM KAACC, MHOIKe-
CTBO, By WM Pof. B Beipamenmi, Hamp., «sce mopu
CMEpTHIb) B KadecTse 06mEro BeeM JMIOJAM NPHIHAKA
BEICTYIIACT (CMEPTIOCTRY,

2) B. Kak 3aKOH CYMCCTHBOBAHHA, HAMEHCHHA I pas-
BHTHH nco(’)emmx N CHAMHUYHERIX ABTECHNH B HX CBA-
3, BRAUMOAENCTBIN M ejmiucTse. B, B 9T0M 3HaveHun
BHCTYIAeT KAK CHHOMIM «C/MHCTBA B MHOroo6pasmmy u
OCYULCTBAARTCA B ACHCTBMTENBHOCTH B DHle 3AKOHA,
CBA3yIOIero MHOTo0Gpasie sBeHnit B exunoe neioe,
B C}‘ICTA‘My. 31‘0 BHAYCHHC 'l"Hlei[l& «B.o OIHPAETCH HA
OTHMONOTHY.  OTTCUOK €A0BA  «o0miees, 3AKTIOUCHUBL
B BHIPAAKCHIAX: «nawl o6myril 3HakoMbtily, «0fmce money
(T. ¢. node, K-poe 06paGaTHBAIOT COBMCCTHO, coobma,
KoerTHBIo), «COMHe cocTaBImer obmmii gas Beex
naaner LeHTD» | T. 1.

Paamnusble yuemis, 0-pasHoMy permipimie BOLPOC O
npupofe «o0MEro» W ero OTHOMEHHH K CIHKHMHEIM Be-
Ia it ABICHUAM, CKIOHAINCh T0 K O(HOMY, TO K Jpyro-
My N3 9TUX 3HadcHuil B.

Vie CcaMble panHue MpeflcTABHTNH AP.-Tped. (io-
cofmu, WCXOAMBNIMC N3 CTHXHIHO-IMAJEKTAY. BATIA-
A8 MA MIp MBBCCTHEIX MM ARWIeHHI, crapaiuch mpej-
CTABNTh BCE MUOTOO0PA3NMe YYBCTBCHIO BOCTIPHHHMACMEIX
ABICHRI KAK NPOJYKT PABBUTHA OFLOTO M TOrO sKe, 0f-
HICTO 1M BeeM, nadaja. B. B aTOM cMHCIe — Kak cHHO-
HHM e/uincTBa b GecKomewrnom MHOrooGpasuu ABicHumii
OPHPOIRL — ONM  NCKATH B dem-TuGo  ompejemeHno-
reacciom (em. B, Jnreance, [lHanekTuka  npHpojs,
1955, e. 147). Manec cumran taxum B. TP BOHAYATOM
BCEro  cYuleCTBYIONEro BOAY, AHAKCHMAND — «ameii-
pow — fecopMeniyo o Kagectry 1 Gecnpesiennnyio
1o KoayecTBy Matepmio, a Iepakaut wujiea B. porne,
Kak B TOM CTHXHH, N3 K-pOH BCE BO3HHKAeT H B K-pyio
Bee BosBpamaerca ofipatho, C oruem, Kak ¢ B., I'epax-
JAHT COCAHHAT H npejcTaBicHue o daxroNe, coriacHo
K-DOMY DIPONCXONT 9TOT MHpPOBOH Kpyrosopor. «Bee-
0b1yHiT TOrOCY OIF ONPCAGTEHNO yeMaTpiBal B npenparie-
nu w0 Gopefic mporinomonomHocTell, a He B MCPTBOM
aBCTPAKTHOM TOMICCTEC ABEHHH apyr upyry. B srom
I 3aKAYaTaCh CTHXHAHAA JMAJIEKTHKA B MOHHMAanNHH
B. B npesnerur. ¢uaocodun B. monmmanocs nofoGHb
e 06pasoM 1 HaseBazoch dao.

Marepuamcrut. nomnManne npofaems B. (Muser-
CKag mrkoda, Tepakant, aromucrnka Jlepkmuna —
JleMokpnra) passusanock B Gopube ¢ njeamucTiy. Bos-
apenussi wa Tpipony B. Ecan Marepmamuers nexasni
B. (remetnu. meproocuoBy Beweil) n uem-ro TCACCHOM,
MaTepuIhHOM, TO HJICAJIHCTR, B HPOTHBOMOJOAKHOCTS
UM, ycMaTpusanu peaisnocTs B. B aGerpakumm, mpa-
mawueil ando MarteMaTuy. TIPCACTABIEHNS (YHCA0 KAK
TCPBOOCHOBA MHDa sABNeHHMH y mudaropeiines), miGo

301

HpABCTH. HOPMbL (Cokpar), Ju6o GopMbl i 3aKOHH TeO-
perud. MEOUennst («wigery Haatona). B xoxe Goprbu
MEHJy 9THMU JBYMA OCH. HANPABICHUAMA oQopMUTACh
TaKACe COPHCTUKA, BOOGIE OTPHNABMAA PeANBHOCTS
B. 1 cunTaBmag, uT0 PeAnLIO CYLUECTBYIOT ML S/ HI-
HBle BCOUT I OLLYUICHHA, & Beeobuiee — JRTh Co3jaBa-
emad caosoy uamosna. Ilaaton » Gopnbe mpotun aroro
Teslca COPHCTHRN PaspaBoTan o6beKTHBHO-HACATHCTHY.
noupMarne B., cormacno k-poMy «pogsy u sy cy-
UIECTUYIOT {0 ¢IMNMIHBIX  Bewledf Kak uX npoolpa-
38, Ka®k OccrellecHble  «ujenm». 9TH  «Hgew» OLL
HE UCM IHBIM, KK OTOPBAIHAIMIL OT PEANbHEIX Bemeit po-
AO-BIIOBEIME JTorud. abeTpaKumami, abcomoTH3ponan-
HELMH M TIPEBDAIICHHKIMH B CAMOCTOAT. CYIIHOCTH,

Hypeamuerina, teopmio nacit [laatona TIOJ(Bepr KPUTHKE
Apucrotens. Jleuus oxaparepusosan ary KPUTHKY Kak
HOJAPEIB OCHOB 1yleanusama Boobuie (cM. «@umocodexue
Terpajy, 1947, c. 264). Ogmaxo mounrtka Apncroreds
CIPABUTBCA ¢ TPYAHOCTAMH, JEKABIIMMU B OCHOBE T€O-
it njieil, mo-csocMy yaowHBUICH gMATEKTHY. Xapak-
Tep OTHOWCHHA MeAy B. u euHumIHbM, npusena ero
K gBoiicTaeniomy pemtenio. C o7u0if croponn, Apucro-
TeIb ToHHMaI, uto B. (¢pojp), cocrasamonice (CYIHOCTHY
Bell, Hedb3d MBIC/AHTh KAaK UT,’(L‘JIh]lyIO, BHe Mupa eiu-
IMHKX - Bemell  BuTalomyno  Gectedectylo  dopmy:
«..IORAKeTeA, MOMAIYH, HEBOBMOMHEIM, 4T0GH Bpo3L
HAXO/WAHCH CYMHOCTh W TO, 4eF0 OHA ECTh CYN[HOCTD;
T0YTOMY KaK MOIYT WieH, GYAyHH CYm{HOCTAMH Bemei,
CYWIECTBOBATh OT/EJLHO (0T HUX)?» (ApmecroTe s,
Meraguanmka, X111, 51080 a 11; pye.mep., M.— 1., 1934).
Omiako B NPOTHBOPeMH  0bIEro W cAMHMYHOTO
ADHCTOTeNlb (IYTACTCAY, BOIBPANIARCH BIOBL OKOJNbHHIM
nyrem K . ap. Iliatona. C opmoit eropons, moruue-
CKHe «DOJBI M «BIIB OH NOHWMAN Kak afcTparmposan-
HEIC yMOM demoBeka ofuie GOPMB eAHAWTHHX Bemeil
M CHHTATl (EPBOE CYWIOCTBION entummanioe. Ho, ¢ gpyroit
CTOPOILL, «pojy (Kak B.} Anifevcd y Hero «BTOpHM»
TONBKO 1O TOC/C0BATELHOCTH O3HAHNA, HA CAMOM Ke
Aelle OH BECTYNACT KaK Ta BCUIAH [cficTBUTENLHOCTH,
611arofapst K-pOiil TONBKO 1 BOSMOMGHEL CAMH CHUHNYHEC
Bemy 1 IIOCHPHHHMHIUH.U‘[(} HX MHITBHJBI. B., IIOHUMae-
MOe KK JIOTHYECKH NOCTHFACMBL (PO, OKABHIBAETCH
B ero §riaocodun We TOABKO «CYIAOCTLION e/NETHBX
BEUTEd, HO I TOH WICHBIOY, Paj K-poil M cuioil k-poit
OHH BOIHUKAIOT, CYIMECTBYIOT I HCYeaanT. B aroit gpoii-
CTBEHHOCTH APUCTOTEICBCKOTO yuenaung ﬁb!)lH 3AJT0AKECHBL
OTTIpABHbIE NYHKTE A CHOPOB MEMJY HOMHAANHCTaMK
H peaaucramit 0 HPRpoje yrusepcaauit. Ilaatomon-
CKOe ydesiiie 06 HjleAX OBLTO yeuoeHo Gepea ncomnaro-
HHKOB XPICT. CXOJACTHKOM W MOCIYKUNO OfHHM U3 Teo-
perud. HUCTOYHIKOB XDHCT. 6OrociaoBus.

B cpeanne veka mpoGaema B. crapmiace na octone
TPHHLHIOB TEONOFHI, BHjeBIuel TepBONPUIHHY U Beeob-
[ylo 0CHOBY IOPALKA M 3AKOHOMCPHOCTH B MHpe B Gore,
B ¢ro OubaeiickoM «cover. «Ci10Boy («morocy) Gora n
oTonglceTBAANOCH ¢ B, HoMUHANHCTH TaKie 1M0MMMATH
B. mumbh Kak «caoBo», HO He «Boray, a wemoseu. myxa,
OTpuiag peajdriocTh B. BHE ClIOBA. OHHHM U3 HCTOYHN-
KOB 3TOTO HOHHMAHHA ﬂpOﬁﬂeMH B. 6una JIOTHKA CTON-
KOB, OTOMJCCTBIARINNX, BCIex 38 cofucramu, B. ¢ «ama-
YeHaeM CToBa», C© TeM (CMBICTIOM», vabllzl eMy npi-
JaoT,

Ounocofis  1moBoro wpemenn wavana, Kaszanoch,
€ TOTO, YeM KOHYmiIa aurudnas Gpuaocodus,— co cren-
muyuana. 1o atoT crentmimam, HATIPABIEHHBIH CBOMM
OCTPHCM NIPOTHB  CXOJACTHY. yyenmus 0 B., Kak §
nerunie Bewleii B 6oikeers. caose, 1o CYUIECTBY OTJTHYeH
OT Jp.-rped. noHnManust, On, Kak ormeuanx [ereb,
«ocrapnnaet Beeol UHe OIpe/ledeHHd W 3aKOHW Ha
TOM OCHOBAUNH, 9TO OHH He OIPaBAKIBAIOTCA Yy BCTBEH-
WBIM BOCHIPNATHEMY, B TO BpeMa Kax AHTHYHBIT CKeNTH-
HH3M BHCTYIAN Tpexe Beero npoTnB YYBCTBEHHOCTH
(em. Cou., . 1, M.—JI., 1929, c. 83).

. P 3 V4 * b
Facsimil de la primera pagina del articulo “Lo universal” de su

edicién original de 1960.



Lo universal

Enciclopedia Filosdfica, t. 1, pdgs. 301-304

En la historia de la filosofia el término de “lo universal” sirvié
para la expresion de dos conceptos distintos en dependencia de
céomo se concebia el problema de la relaciéon de lo universal (de lo
general) con lo singular y lo particular.

1) Lo universal como parecido, como lo separado abstractamente
de todos los fenémenos singulares y particulares, como la identidad
abstracta de todas o de muchas cosas y fenémenos en una u otra
relaciéon unos con otros, como rasgo propio a todos ellos, sobre cuya
base se unifican mentalmente en una u otra clase, conjunto, tipo o
género. En la expresiéon, por ejemplo, “todas las personas son
mortales”, la “mortalidad” aparece en calidad de rasgo general
para todas las personas.

2) Lo universal como ley de la existencia, cambio y desarrollo de
los fenémenos particulares y singulares en su ligazén, interaccion y
unidad. En esta acepcién, lo universal actiia como sinénimo de la
“unidad en la diversidad” y se cristaliza en la realidad en forma de
ley que enlaza la diversidad de fenémenos en un todo tinico, en un
sistema. Este significado del término “universal” se apoya en el
matiz etimolégico de la palabra “comiun”1, contenido en las
expresiones: “nuestro conocido comun”, “el terreno comun” (es
decir, el terreno labrado de comun acuerdo, conjuntamente,
colectivamente), “el Sol constituye el centro comiun para todos los
planetas”, etc.

Doctrinas distintas, que de un modo diferente solucionan el
problema de la naturaleza de lo “general” y su relacién con las



cosas y fenémenos singulares, se inclinan a una u otra de estas
acepciones de lo universal.

Ya los representantes mas tempranos de la antigua filosofia
griega que partian de una visién espontaneamente dialéctica sobre
el mundo de los fenémenos por ellos conocidos, se afanaron en
presentar toda la variedad de fenémenos percibidos sensorialmente
como producto del desarrollo de uno y el mismo principio, comun a
todos ellos; lo universal en este sentido —como sinénimo de la
unidad en la infinita variedad de los fenémenos de la
naturaleza— ellos lo buscaron en algo definidamente corpodreo2.
Tales consideraba el agua como ese principio universal de todo lo
existente; para Anaximandro, el apeyron, la materia amorfa por su
cualidad e indeterminada por la cantidad, mientras que Heraclito
veia lo universal en el fuego, como ese elemento del que todo surge
y al cual todo regresa. Con el fuego, como con lo universal,
Heraclito relacioné también la representacién sobre la ley segin la
cual tiene lugar esta circulacién universal. El “Logos Universal” él
lo veia concretamente en la transformacién y lucha de contrarios, y
no en la marchita identidad abstracta de los fenémenos unos con
otros. En esto consistia la dialéctica espontanea en la concepciéon de
lo universal. En la antigua filosofia china lo universal era
concebido de manera similar y se le denominaba Tao.

La concepciéon materialista del problema de lo universal (la
escuela de Mileto, Heraclito, la atomistica de Leucipo Yy
Democrito) se desarrollé en lucha contra los puntos de vista
idealistas sobre la naturaleza de lo universal. Si los materialistas
buscaban lo universal (el principio genético de las cosas) en algo
corpéreo, material, entonces los idealistas, en contraposicion,
consideraban la realidad de lo universal en la abstraccién, que



expresa ya sean las representaciones matematicas (el nimero como
el principio del mundo de los fenémenos en los pitagéricos), sean
las normas morales (Sécrates), o las formas y leyes del
pensamiento teérico (las “ideas” de Platén). En el curso de la lucha
entre estas dos tendencias basicas ademas tomé forma la sofistica,
que rechazaba, en general, la realidad de lo wuniversal y
consideraba que en verdad tinicamente existen las cosas singulares
y las sensaciones, y lo universal es solo una ilusién creada por la
palabra. Platén en lucha contra esta tesis de la sofistica elaboré la
concepcioén idealista objetiva de lo universal, acorde a la cual los
“géneros” y “tipos” existen previamente a las cosas singulares como
sus prototipos, como “ideas” incorpéreas. Estas “ideas” no eran otra
cosa que abstracciones légicas de géneros y tipos, desgajadas de las
cosas reales y absolutizadas, convertidas en esencias auténomas.

Aristételes sometié a critica la teoria idealista de Platén sobre
las ideas. Lenin caracteriz6 esta critica como el minado de las
bases del idealismo en general3. Sin embargo, la tentativa de
Aristoteles de sortear las dificultades que yacen en la base de la
teoria de las ideas percibié a su modo el caracter dialéctico de la
relacion entre lo universal y lo singular, y condujo a una solucién
ambigua. Por un lado, Aristételes comprendié que no es posible
pensar el universal (el “género”), que constituye la “esencia” de la
cosa, como una forma incorpérea aislada, que vive fuera del mundo
de las cosas singulares: “(...) parece, por favor, imposible que (...) se
encontrase una substancia que esté separada de aquello de lo que
es substancia; por consiguiente, jcomo pueden las ideas, siendo
sustancias de las cosas, existir (1080%) separadas (de ellas)?”4. No
obstante, Aristoteles se “embrolla” en la contradicciéon de lo general
y lo singular, regresando una vez mas y con subterfugios al punto
de vista de Platén. De un lado, los “géneros” y “tipos” légicos los



concebia como formas generales abstraidas de las cosas singulares
por la mente humana y consideraba lo singular la “esencia
primera”. Pero, del otro lado, el “género” (como universal) es en él
lo “secundario” solo segin la consecuencia del conocimiento; en la
realidad este actia como esa realidad suprema, la tinica merced a
la cual son posibles las propias cosas singulares en si y los
individuos que las perciben. Lo universal, comprendido como el
“género”,logicamente concebido, resulta ser en su filosofia, no sélo
la “esencia” de las cosas singulares, sino ademas ese “objetivo”,
gracias al cual y por fuerza del cual ellas surgen, existen y
desaparecen. En esta dualidad de las doctrinas aristotélicas se
engendraron los puntos de partida para las discusiones entre
nominalistas y realistas sobre la naturaleza de los universales. La
doctrina platonica sobre las ideas fue asimilada por la escolastica
cristiana por medio de los neoplaténicos y sirvié como una de las
fuentes tedricas de la teologia cristiana.

En la Edad Media el problema lo universal se planteé en base a
los principios de la teologia que veia en dios, en su “palabra”
biblica, la causa primicial y la base universal del orden y las
regularidades en el mundo. La “Palabra” (“logos”) de dios se
identificaba con lo universal. Los nominalistas también se
figuraban lo universal sélo como la “palabra”, pero no de “dios”,
sino del espiritu humano, rechazando la realidad de lo universal
fuera de la palabra. Uno de los manantiales de esta comprensién
del problema de lo universal fue la légica de los estoicos que
identificaba, siguiendo a los sofistas, lo wuniversal con el
“significado de la palabra”, con ese “sentido” que ellos le otorgaban.

La filosofia de la modernidad comenz6, asi parecia, donde habia
acabado la filosofia antigua, desde el escepticismo. Pero este
escepticismo que dirigia su filo contra la doctrina escolastica sobre



lo universal, como verdad de las cosas en la palabra divina, se
diferencia en esencia de la concepcién griega antigua. Como lo
admiti6 Hegel, este “impugna las determinaciones y leyes
universales desde ahi, desde este fundamento, porque no se
justifican por la percepcion sensible”, al tiempo que el escepticismo
antiguo actuaba en primer lugar contra la sensibilidads.

El caracter metafisico general del pensamiento de los siglos
XVII-XVIII estaba relacionado con la pérdida de los momentos
dialécticos en la comprension de lo universal. Para la filosofia de
esta época es caracteristica la reducciéon del problema de lo
universal al problema de la abstracciéon subjetivo-psicolégica de la
diversidad dada de modo sensible. La forma clasica de esta
representacion sobre lo universal tom6 forma en J. Locke, para el
cual el universal sélo es la abstracciéon verbal consolidada de
aquello idéntico que poseen muchas o todas las cosas, hechos o
fenomenos contemplados de modo sensible; sélo es el “concepto”,
so6lo es la semejanza de las cosas en una u otra relacion, expresada
verbalmente. “Lo general y lo universal —escribia Locke— no
pertenecen a la existencia real de las cosas; sino que son
invenciones y criaturas del entendimientos, hechas para su uso
propio y se ocupan solo de los signos, sean palabras o ideas (...) la
universalidad no pertenece a las cosas en si mismas, estas en su
existencia son todas particulares”;. A esta misma comprension
también se adhirieron, en general y de conjunto, los materialistas
franceses del siglo XVIII, destacando, sin embargo, que a diferencia
de Locke, las “palabras” generales abstractas tienen fundamento
en las cosas a cuenta de la semejanza real, la identidad real de
estas cosas unas con otras. Por ejemplo, los materialistas
consideraban la extensién una propiedad realmente universal de
todas las cosas. La unica tentativa de plantear dialécticamente el



problema de lo universal en el terreno del materialismo en esta
época, se encontraba en la filosofia de Spinoza. En su doctrina, lo
universal se concibe como “sustancia”, esto es, como unidad
universal, en cuyo seno existen cosas (modos) singulares. Lo
universal (la “sustancia”) es, aparte de esto, causa de si misma; es
aquella generalidad de la que surgen y a la que vuelven los
cuerpos, los fenémenos y los estados particulares y singulares.

Las debilidades del materialismo metafisico que en la concepcion
de lo universal se adheria, en general, a Locke, fueron en los siglos
XVII-XVIII objeto de ataques ininterrumpidos por parte del
idealismo y del agnosticismo. D. Hume, renunciando a la negacién
lockeana de la realidad del universal en las cosas mismas,
desarroll6 todo un sistema de argumentos en contra de la tesis
sobre la materialidad del mundo y la posibilidad de conocerlo. La
filosofia de Hume prepar6é el suelo para las asi llamadas
investigaciones criticas de I. Kant.

Kant plante6 con agudeza la cuestiéon de la naturaleza de lo
universal en el saber, en el conocimiento. Kant distinguié con
claridad lo empiricamente general (es decir, la abstracciéon de lo
igual en todos los hechos que entran en el campo de la experiencia
del hombre) de la “universalidad verdadera”, de ese universal que
es posible extrapolar, con certidumbre y garantia, allende
los limites no sélo de la experiencia presente, sino también de “toda
experiencia posible”. Lo empiricamente general (por ejemplo,
“todos los cisnes son blancos”) siempre se encuentra bajo la
amenaza de la apariciéon de un hecho que lo contradiga, que niegue
su universalidad. El universal verdadero (segun la terminologia de
Kant, lo “aprioristico”) no puede ser refutado por experiencia
alguna. Sobre este podemos aseverar de antemano (a priori) que es



imposible el caso contrario. Kant incluye entre tales juicios
universales, por ejemplo, el juicio “todos los cuerpos de la
naturaleza son extensos”, “todos los cuerpos de la naturaleza
tienen peso”, etc. Pero estos juicios conservan su caracter
absolutamente universal no porque lo wuniversal, en ellos
expresado, realmente esté fuera de la  conciencia,
sino Unicamente porque la “unidad transcendental de Ila
consciencia” (la sensibilidad y el intelecto) por su propia estructura
no puede percibir ni comprender los fenémenos mas que bajo la
forma del espacio y de otras categorias aprioristicas. Es
desconocido, si son en realidad extensas “todas las cosas”, fuera de
la consciencia. Solo se sabe que en la consciencia ellas siempre son
asi y no pueden ser de otro modo. Kant, de esta manera,
interpreté la realidad de lo wuniversal como wuna “realidad
trascendentalmente psicolégica” y rechazé su caracter material. El
hombre prescribe leyes a la naturaleza. Lo universal empirico, en
su filosofia, fue contrapuesto bruscamente y sin transicién a lo
“universal a priori”, como lo “universal verdadero”, en lo que se
reflejé el dualismo general de su concepcién.

Hegel someti6 a critica la doctrina de Kant desde las posiciones
de un idealismo mas consecuente y desarrollé una doctrina
sistematicamente dialéctica sobre lo universal en el pensamiento.
Rechazando categéricamente el apriorismo subjetivista de Kant y
Fichte, Hegel plante6 el problema de lo universal en base a los
materiales de la historia del desarrollo de la cultura espiritual
humana. Lo universal es comprendido en su filosofia, en primer
lugar, como “Idea”, es decir, como ley del desarrollo de la cultura
espiritual humana, mistificada de modo idealista. Hegel
diferenciaba la “Idea” como lo “universal verdadero”, de lo
“simplemente general”, lo “abstractamente universal” como forma



de la representacién humana: “Es de la mayor importancia para la
ciencia, lo mismo que para la vida practica, no confundir lo que no
es sino simplemente comun con lo universal...”s. Lo
“abstractamente universal” es, segun Hegel, solamente Ila
identidad de una serie de fendémenos, unos con otros, fijada
verbalmente, que convergen con eso que la ldgica precedente,
incluyendo a Kant, llamaba el “concepto delintelecto”. A diferencia
de eso, el universal concreto, verdadero, expresado en los conceptos
de la razén, es, ante todo, ley de la existencia y cambio de una serie
infinita de fenémenos singulares y particulares que aparecen en la
representacion y la contemplaciéon. Tal universal ya no es posible
de comprender como la semejanza e identidad desnuda de una
serie de fendémenos, entre unos y otros. Por el contrario, ese
universal se realiza por medio de las distinciones y contradicciones
de objetos, fenémenos e individuos aislados y actia como el
conjunto internamente desmembrado de su serie infinita, como lo
concreto. En calidad de ley que gobierna el proceso de
transformaciéon de los fenémenos singulares y particulares los unos
en los otros, lo universal concreto es el “alma de lo singular”. Lo
universal es fundamento y suelo, raiz y sustancia de lo singular.
Las cosas singulares y las representaciones que les corresponden
(les identifican), decia Hegel, “viven y mueren, nacen y pasan. Su
esencialidad, su generalidad, es el género, y éste no es una simple
comunidad de la naturaleza”.9 Cada una de las cosas (fenémenos,
individuos) singulares cristaliza en el modo de ser suyo sélo cierto
momento abstracto de lo universal verdadero, de lo
verdaderamente universal, es la forma abstracta de su
manifestacion tanto en la “materia”, como en la “consciencia”.

“Lo que el hombre individual es en lo particular, no lo es sino
porque es, ante todo, hombre como tal, y porque lo es en su



naturaleza general... que mas bien penetra y envuelve en si misma
toda determinaciéon particular”’io. Lenin al leer a Hegel destaca
especialmente este pensamiento y apunta en los margenes: “Cf. ‘El
Capital’ ”; y luego: “Bella féormula: jj'No sélo un universal abstracto,
sino un universal que abarca en si la riqueza de lo particular, de lo
individual, de lo singular’ (jtoda la riqueza de lo particular y lo
singular!)!! Tres bien!”11.

Al considerar la historia de la humanidad como producto de la
actividad del “sujeto universal”, como proceso de realizacién de
fines absolutos y universales de este espiritu en el mundo de las
cosas singulares, Hegel la consideraba, al mismo tiempo, como
testimonio y demostracion de la realidad objetiva de lo universal y,
ademas, como criterio de diferenciacion de lo “universal verdadero”
respecto de lo simplemente general.

Lo universal fue interpretado por Hegel como el fin interno del
desarrollo del saber y de la actividad. Como “Idea”, es decir, como
el plan ideal trazado en la profundidad inconsciente del espiritu
universal, lo universal constituye el “comienzo” de la historia, y en
calidad de lo conocido, en forma de ciencia de la l6gica es su final,
su resultado. En la légica, el espiritu universal logra el
autoconocimiento, es decir, el conocimiento de la ley de su propia
creacion. Esta ley también se presenta como sistema de categorias
universales (légicas), como el reino organizado del “pensamiento
puro”. Por ello, lo universal en la filosofia de Hegel interviene como
sinénimo de concepto dialéctico, el cual se desenvuelve fuera de las
determinaciones internamente puestas en este en forma de
sistema de fendmenos dnicosy particulares, y también de las
representaciones del ser humano sobre ellos.

Al rechazar la interpretacion hegeliana de lo universal como



engendro de la idea absoluta, los clasicos del marxismo-leninismo
demostraron que la categoria de lo universal es el reflejo de lo
realmente universal, es decir, de la unidad objetiva de los diversos
fendmenos de la naturaleza y la sociedad en la consciencia del
hombre. Objetivamente lo universal se refleja en el pensamiento en
forma de sistema de conceptos, de definiciones. De modo abstracto,
lo universal segregado por medio de la comparacién de una masa
de fenémenos singulares y particulares, juega en el conocimiento
un rol importante, pero limitado. Lo universal abstracto de por si
no esta en condicién de expresar la verdadera universalidad, ya que
lo universal existe fuera de la consciencia no como simple
semejanza, ni como identidad abstracta de los fenémenos, sino
como el vinculo vivo concreto de cosas, fenémenos y procesos
distintos y contrapuestos unos a otros, como ley, necesidad que
incluye en su composicion la casualidad, la contradiccién de la
forma y el contenido, etc. “La Forma de la universalidad en la
naturaleza es la ley... Y la forma de lo universal es la forma de lo
cerrado dentro de si mismo y, por tanto, de lo infinito, es la
cohesion en lo infinito de muchas cosas finitas”12. Lo universal, de
ese modo, existe en la realidad por medio de lo particular, de lo
singular, de lo distinto y de lo contradictorio, a través de la
transicion, de la transformacién de los contrarios unos en otros;
esto es, como identidad concreta, unidad de contrarios Yy
diferencias, y no como “algo abstracto inherente a cada
individuo”.13

El ejemplo caracteristico de la concepcién materialista dialéctica
de lo universal es la ley universal de la acumulacién capitalista,
puesta al descubierto por Marx. Estableciendo la forma necesaria,
es decir, indisolublemente vinculada con el proceso de acumulacién
y la condicién de su acontecer, esta ley se realiza no en forma de



identidad del rol econdémico de todos los individuos, sino
precisamente por medio de la contraposicién polarizada del rol de
las dos clases basicas dentro de este proceso. Con esto, la ley
universal de la acumulacién capitalista se realiza solo a escala de
todo el sistema mundial del capitalismo, y en cada caso singular
proyecta, a menudo, su accionar a través de subterfugios y enredos,
creando en su lugar, inclusive, hasta la apariencia opuesta. Por eso
la representacion antidialéctica, formal sobre lo universal —como lo
abstractamente igual para cada caso particular— es usada por los
revisionistas como argumento contra la universalidad de la ley.

El marxismo-leninismo se funda en la interpretacién concreta de
lo universal. La mercancia, por ejemplo, como relacién universal
del sistema mercantil capitalista de relaciones econémicas no es la
abstraccion, en la cual estan seleccionados rasgos iguales de todas
las categorias particulares, sino, ante todo, un fenémeno real
concreto, cuyo analisis completo converge con el descubrimiento de
las determinaciones verdaderamente universales de todo el
sistema en su integridad. En ella, como en una “célula”, se
encierran todas las contradicciones de la sociedad capitalista que
se desarrollan sobre su base. Asi, la produccion de los instrumentos
de trabajo es la base universal de todas las otras formas singulares
(particulares) del ser y de la consciencia humana. En este sentido
materialista, el marxismo-leninismo interpreta la féormula: no sélo
lo abstractamente universal, sino lo universal que abarca en si la
riqueza de lo particular, de lo individual, de lo singular. Lo
universal, de ese modo, actiia como fundamento, a partir del cual
se desarrollan todos los fen6menos particulares y singulares de un
sistema concreto en cuestion y por el cual todos ellos transitan, al
fin y al cabo. Asi, tanto el dinero como el capital regresan una y
otra vez a la forma mercantil; los tipos mas complejos de actividad



humana desarrollan, en conclusién, su propia base universal: las
fuerzas productivas. Por ello, en l6gica el universal es considerado
como el unico y posible punto primicial del cual puede desplegarse
la comprension sistematica del objeto en toda su concrecién, en la
trabazon e interaccion internas de todas las formas particulares de
su existencia, movimiento y cambio, en su desarrollo de lo simple a
lo complejo, desmembrado, concreto.

En esta concepcion fue descubierto el germen racional de la
representacion dialéctica de lo wuniversal como lo “infinito
verdadero”, como circulo, o mas exactamente, como espiral que
retorna constantemente de lo particular y lo singular al punto
primicial, “a si mismo”, pero en un escalén superior del desarrollo.

Sobre esta base, la dialéctica de Marx y de Lenin superé
terminantemente la estrechez de la teoria empirica del concepto
como lo universal en el pensamiento. La universalidad abstracta no
coincide directamente con la universalidad concreta del concepto, y
en el mejor de los casos solamente es una forma externa de
revelacion de la ley (de lo universal verdadero) en la superficie de
los fenémenos. Lo concretamente universal frecuentemente puede
hallarse hasta en una relacion de contradiccion directa, de
contradicciéon con lo abstractamente universal, con la simple
igualdad de todos los fenémenos singulares. Lo universal no existe
de otro modo que en unidad dialéctica con lo particular y lo
singular. De ejemplo de esto puede servir la relaciéon de la ley del
valor, como ley universal de la economia capitalista, con la ley
general de la tasa media de ganancia. Esta ultima es una forma
particular de cristalizacion de la ley del valor que actda como
“regla” general, al tiempo que contradice directamente a la ley
universal, y emerge como una violacién de la ley del valor, como la
“excepcion de la regla”. La solucién al problema, procurada por



Marx con ayuda de la légica dialéctica, se reduce a encontrar toda
la cadena de eslabones mediadores que explican cémo lo universal
pasa a ser su propio contrario, lo particular, hallandose en relacién
de contradiccién respecto a este. Siendo asi, jla dialéctica elimina
la cuestion falsamente planteada de quées lo “primario”: lo
universal o lo singular? Lo singular no surge y no existe de otro
modo que no sea en un sistema de interacciéon universal; su
nacimiento siempre esta condicionado por la accién de cierto
universal (de una ley), y lo universal no existe de otro modo que en
lo singular y a través de la interaccién dialéctica de una masa de
cosas, objetos y fenémenos singulares.

Asi, Lenin subrayaba la necesidad de tener en cuenta la
peculiaridad nacional y las diferencias especificas de los paises al
ejecutarse en ellos la revolucién socialista. Al mismo tiempo, Lenin
consideraba que la revolucién socialista en todos los paises tiene
rasgos y regularidades universales. Al desarrollar estas ideas
leninistas, los representantes de los partidos comunistas y obreros
de los paises socialistas han descubierto las regularidades
generales de la revoluciéon socialista en la etapa contemporanea de
desarrollo de la sociedad.

E. Iliénkov

Literatura: Mark K., Contribucion a la critica de la economia politica en Marx K. y Engels F., Obras
Completas, 2 ed., t. 13, Moscu, 1959 (Introduccion); Marx K, El Capital, t 1-3, Moscu, 1955; Marx K.,
Miseria de la Filosofia en Marx K. y Engels F., Obras Completas, 2 ed., t. 4, Moscud, 1955; Marx K, Glosas
marginales al “Tratado de Economia Politica” de Adolph Wagner en Marx K. y Engels F., Obras Completas,
t.15, 1955; Engels F., Dialéctica de la naturaleza, Moscu, 1955; Lenin V.I., Cuadernos Filoséficos, Obras
Completas, 4 ed., t. 38; Platon, Didlogos, Kiev, 1883; Aristételes, Metafisica, Moscu-Leningrado, 1934;
Aristételes, Categorias, Moscu, 1939; Locke J., Ensayo sobre el entendimiento humano, Moscu, 1898; Leibniz
G.W.; Nuevos ensayo sobre el entendimiento humano, Moscu-Leningrado, 1936; Hélvetius C.A., Del espiritu,
Moscu, 1938; Hélvetius C.A., Del hombre, de sus facultades y de su educacién, Moscu, 1938; Hegel G.W.F.,
Ciencia de la Logica, Obras Completas, t. 5, Moscu, 1937, t. 6, Moscud, 1939.



Notas

1 Témese en cuenta que en ruso los términos “comun” y “general” comparten
la misma palabra por ello el autor al apelar a la etimologia se remite al
sentido de la palabra “comun” y no al que en espaifiol se le asigna a la

palabra “general”. (N. del traductor)

2 Véase: Engels, Friedrich: Dialéctica de la naturaleza, 1955, p. 147 (en
ruso). Existe edicion en castellano, en el apartado “La concepciéon de la
naturaleza, entre los antiguos” se dice: “Tenemos ya aqui, pues, todo el
originario y tosco materialismo, emanado de la naturaleza misma y que, del
modo mas natural del mundo, considera en sus comienzos la unidad dentro
de la infinita variedad de los fenémenos de la naturaleza como algo evidente
por si mismo, buscandola en algo corpéreo y concreto, en algo especifico...”
Engels, Federico: Dialéctica de la naturaleza, 1* ed., Editorial Grijalbo,
México D.F., 1961, p. 157, traduccion de Wenceslao Roces.

3 Véase: Lenin, V. 1.: Cuadernos Filosdficos, Ediciones Estudio, 22 ed.,
Buenos Aires, 1974, p. 264. [“La critica de Aristételes a las ‘ideas’ de Platon
es una critica delidealismo como idealismo en general: porque de donde se
derivan los conceptos, abstracciones, de ahi salen también la ‘ley’ y la
‘necesidad’, etc. El idealista Hegel eludié cobardemente el hecho de que
Aristételes habia minado los cimientos del idealismo (en su critica de las
ideas de Platon).”]

4 Aristoteles: Metafisica, s.d., Proyecto Espartaco,
http://www.proyectoespartaco.dm.cl, descargado el 21-09-2003, p. 127,

traduccion de Valentin Garcia Yebra.

5 Hegel, G.W.F.: Enciclopedia de las ciencias filosdficas, 1* ed., 22
reimpresion, Alianza Editorial, Madrid, 2005, p. 141, traduccién de Ramoén
Valls Plana.

6 En el original en inglés “of the understanding”. (N. del traductor)



7 Locke, John: An Essay Concerning Humane Understanding, 1” ed., Project
Gutenberg, http://www.gutenberg.org, 2004, Volumen II.

8 Hegel, G. W.: Logica, Editorial Ricardo Aguilera, 2% ed., Madrid, 1973, pp.
290, traduccién de Antonio Zozaya.

9 Hegel, G. W.: Logica, op. cit., p. 33.

10 Hegel, G. W.: Légica, op. cit., pp. 306.

11 Lenin, V. I.: Cuadernos Filosdficos, Ediciones Estudio, op. cit., pp. 98-99.
12 Federico Engels: Dialéctica de la naturaleza, op. cit., p. 199.

13 Karl Marx: “Tesis Sobre Feuerbach”, en: Obras Escogidas, 12 ed., Editorial
Ciencias del Hombre, Buenos Aires, 1973, p. 10, t. IV.



