
El presente texto forma parte de la colección “Textos 
Libres” de Ediciones Edithor. “Textos Libres” es una 
serie de escritos que se colocan a libre disposición para su 
lectura y difusión. 
El artículo “El ataque contemporáneo a la ciencia” (The 
Contemporary Attack on Science) se publicó  en Nature, 
Society, and Thought, vol. 3, no. 2, 1990, pp. 179-195. 

Traducido del inglés por Víctor Antonio Carrión 



Presentación

El presente artículo fue publicado por EDITHOR en la 
compilación “Civilización, ciencia y lucha de clases” 
(Quito, 2003), edición actualmente agotada. Dada su 
gran importancia y riqueza de contenido, lo ponemos a 
disposición del público que sigue nuestra labor editorial

Los editores
Quito, Ecuador, septiembre 2018



El ataque contemporáneo a la ciencia
András Gëdo

"Con excepción del socialismo, la cura es generalmente una 
búsqueda regresiva: darle la espalda al presente. Para los seres  
humanos desorganizados se recomiendan las viejas uniones: fe;  

pensamiento precientífico."

Robert Musil (1923)

¿Hay una crisis de la racionalidad científica?

En  años  recientes  una  característica  sorprendente  del 
pensamiento burgués tardío es el oleaje en alza de ataques a la 
ciencia. Estos ataques se dirigen fundamentalmente a la ciencia 
como conocimiento, a su racionalidad y objetividad; y de manera 
similar a su interrelación con la tecnología. También a la ciencia 
como  actividad  social  y  a  su  institucionalización.  La 
responsabilidad por la crisis actual —y  por la crisis como tal— es 
abandonada  en  el  pórtico  de  la  ciencia;  se  le  adscribe  la 
omnipotencia virtual  de conjurar  el proceso de degeneración de 
los  tiempos  modernos,  el  "olvido  del  Ser";  pero  también la 
impotencia  en  desbloquear  lo  que  es  original  y  esencial  al 
reconocer  su  propia  naturaleza  y  destino,  sus  motivos  y 
consecuencias irracionales y el naufragio de la era moderna. "La 
historia  todavía  no  descifrada  de  la  creencia  en  el  mundo 
moderno ha sido escrita por la ciencia en nombre de la verdad y, 
precisamente de ese modo, fue velada: es irreconocible como la 
historia de la creencia", declaró Tenbruck a mediados de los años 
1970. "Obligada por el triunfo de sus propios avances, la ciencia 
silenciosamente retrocedió en su promesa; la creencia en su poder 
de  legitimación  ha  menguado.  Las  grandes  ideas,  con  las  que 
escribió  la  historia  de  la  creencia  en  la  era  moderna,  están 



agotadas"1. El lugar común estridente e incesantemente repetido 
respecto al fracaso de la ciencia, o mejor dicho, de la ciencia como 
destino, junto al lugar común de priorizar la fe, es un fenómeno 
de moda, por medio del cual y en el que, sin embargo, se revela la 
orientación de la crítica de la ciencia y tecnología por parte de la 
filosofía de la vida, su mitologización de la crisis (y de la historia 
en general).

El nuevo culto de lo mítico, y el anhelado retorno a la creencia en 
lo "Sagrado"2, aparece como una alternativa y contrafuerza a la 
convicta  racionalidad  de  la  ciencia  y  como  una  etapa  de  esa 
crítica  del  conocimiento  objetivo que  tiene  que  establecer  el 
fracaso de "la civilización tecnológico-científica."3

En los años 1970 y 1980, el antiintelectualismo de la filosofía de 
la vida  y su mito de la crisis desbordaron los niveles altos y bajos 
de la conciencia burguesa,  desde el  estrato poco diferenciado y 
reflejo  de  la  toma  de  conciencia de  la  vida  hasta  la  región 
deslumbrante  y  etérea  de  las  abstracciones  filosóficas.  Fueron 
reproducidas las versiones tradicionales y descaradas, e inclusive 
las  más  persistentes,  del  oscurantismo,  así  como las  formas 
refinadas  y  sofisticadas  del  anticientífismo.  En  un  polo,  la 
celebración del "resurgimiento" religioso, la astrología, teosofía, y 
antroposofía; en el otro polo, el antirracionalismo de una estampa 
nietzcheana y heideggeriana. La homogeneidad y proximidad de 
estos polos es hoy en día más visible y obvia que en los períodos 
en  que  el  cientismo  positivista  predominaba;  donde  existía  la 
apariencia de que la crítica de la filosofía de la vida a la ciencia 
estaba envuelta por una aura de prematura oportunidad; de la 

1 Tenbruck, F. H. "Die Glaubensgeschichte der Moderne." Zeitschrift fur 
Politik 23, no. 1 (Apr. 1976), p. 6, p. 11.

2 Bell, D. Sociological Journeys: Essays 1960-1980, 1980, 325ff.

3 Cf., también, Urban (1983, 14ff). El retorno neoconservador de lo sagrado 
de  Daniel  Bell  se  corresponde  al  llamado  de  Theodore  Roszak  por  la 
restauración de la dimensión religiosa, que se formuló en la capitulación 
neorromántica,  mitologizante  de  la  Nueva  Izquierda  en  los  Estados 
Unidos. Ver también Roszak (1973).



fascinante  paradoja  de  una  revuelta  conservadora,  de  la 
intelectualidad aristocrática y sutil que renuncia al intelecto, de 
un  antiintelectualismo  atractivamente  intelectual4.  La  crítica 
proclamaba una zambullida más valiosa —y más profunda— en 
el misterio final, que era ajeno al oscurantismo común destinado 
a  la  muchedumbre  ordinaria.  Eso  que  parecía  dispar  en  esos 
períodos  surge  en  nuestro  tiempo,  nace  simultánea  o 
sucesivamente de la propia marea, como en la fresca, y todavía 
amorfa atmósfera de la crisis de fin de siglo o como lo hizo en la 
experiencia  burguesa  de  declive,  tras  los  acontecimientos  de 
1917.

La aparición es recurrente. Las tazas se agitan. Ocultismo, 
espiritismo,  meditación  trascendental,  euritmia,  Budismo 
Zen;  todos  ellos  anodinos  y  narcóticos  de  la  jarra  de  lo 
irracional, que son ofrecidos como un medio de tonificación 
para la vida interior debilitada por el estrés del sujeto  de 
tipo  exitoso  de  la  sociedad  industrial...  También 
experimentan un boom los  sanadores de fe,  curanderos  y 
herbolarios... Detrás de todo esto, tan variadas como pueden 
ser, permanecen, en grado mayor o menor, la confianza en 
las fuerzas irracionales,  que se supone dan resultados en 
aquellas áreas donde la razón y racionalidad parecen haber 
fallado (y a donde ya no pueden llegar)... Este escepticismo 
hacia la razón y ésta buena voluntad para con lo irracional 
ha crecido,  en el pasado reciente, virtualmente a saltos y 

4 En los  éxitos  de  ventas  de  la  variedad  Daniken,  que  mezclan ciencia 
ficción con misticismo, y en los escritos teológicos Hans Kung sobre la 
búsqueda de Dios, incluso la observación más superficial confirma una 
tendencia común y rastrea el éxito de ambos hacia una fuente común, a 
“el estremecimiento de la confianza... en la razón y la ciencia.” “Un nuevo 
irracionalismo  –  o,  más  bien,  una  religiosidad  nueva  y  novel  – 
aparentemente está emergiendo” (Der Spiegel, no. 12/13, 1978, 228). Y a 
comienzos de los años 1980, el artículo “Auf einer Welle des Okkulten” 
sostenía: “La astrología, hoy incluso engalanada con computadores, está 
experimentando  un  boom...  Vivimos,  afirmó  el  filósofo  estadounidense 
profesor Paul Kurtz, en la etapas iniciales de la era del irracionalismo 
pseudocientífico; una Edad Media moderna” (232 y 238).



brincos y se encuentran en todos los campos: tanto en la 
izquierda como en la derecha; entre conservadores y entre 
ambientalistas.5

Y tanto más asciende y más se expande el torrente de la crítica 
de la filosofía de la vida contra la ciencia, menos sostenible se 
vuelve la ilusión de la suposición de que una colisión fatal entre 
"civilización  tecnológico-científico"  y  "vida"  termine  con  este 
desencanto. La revuelta en contra de la ciencia y la razón son 
simplemente expresiones transitorias y aisladas del estado actual 
del pensamiento burgués tardío, la ilusión es que pertenecen al 
carácter particular del mundo intelectual de la Nueva Izquierda 
o, según el caso, a la reformulación ideológica del desasosiego de 
cientistas frustrados.

No obstante, a inicios de la década de 1970, esta ilusión todavía 
era  aceptada  en  las  corrientes científicas  del  pensamiento 
burgués (o en aquellos que se inclinaban al cientismo), aún en sus 
reflexiones  sobre  las  extrañas experiencias  del  movimiento 
anticiencia. Edward Shils aún afirmaba que "ciencia, científicos y 
estructura  institucional  de  la  ciencia  están  siendo  criticados, 
efectivamente de un modo mucho más voluminoso y más áspero 
de  lo  que  habían  sido  en  mucho  tiempo".  Según Shils,  la 
tendencia anticiencia surgió, en primer lugar, del contexto social 
y  de  las  circunstancias  de  la  ciencia.  Sin  embargo,  de  sus 
observaciones  (y  desde  premisas  positivistas)  él  en  esa  época 
todavía saca la conclusión de que ningún peligro serio amenazaba 
a la ciencia: "En general, la refutación puramente intelectual de 
la ciencia nunca ha sido mejor." A criterio de Shils, simplemente 
existía  "una crisis  en las  relaciones tecnológicas,  económicas y 
políticas externas de la ciencia, no en sus relaciones intelectuales 
externas." También abrigaba la esperanza de que las diferencias 
fundamentales entre los dos principales grupos del movimiento 

5 Reinhardt, S. "Nach innen fuhrt der geheimnisvolle Weg, aber er fuhrt 
weider heraus. Unvollstandige Anmerkungen zum neuen Irrationalismus 
in der Literatur." Nach dem Protest. Literatur im Umbruch, edited by W. 
M. Ludke. Frankfurt am Main: 1979, 158ff.



anticiencia,  "los  científicos  anticiencia  y  el  ala  romántica 
anarquista de la nueva izquierda", restaría fuerza al movimiento 
y  alejaría la  gravedad  de  la  crisis6.  Aunque,  sin  duda,  este 
diagnóstico  de  Shils  nota  o  implica  ciertos  rasgos  especiales  y 
paradojas de la crisis intelectual actual que rodea a la ciencia – la 
crítica contemporánea de la ciencia difícilmente puede apelar a 
situaciones críticas generales  en el  desarrollo  de la ciencia tal 
como fue el caso de la "crisis de la física" a  finales de siglo, las 
expectativas de la investigación se han incrementado aún más y 
el "negocio de la ciencia" no ha sufrido una pérdida de estatus e 
importancia,  tanto  en  el  aspecto  económico  o  militar  –,  sin 
embargo, no le hace justicia a la gravedad de la crisis intelectual. 
A  pesar  de  la  confianza  de  Shils,  eran  precisamente  las 
"relaciones intelectuales externas de la ciencia"  las que estaban 
profundamente trastornadas; el movimiento anticiencia (aunque 
dividido)  se  desdobló  como  el  componente  de  una  oleada 
antiintelectualista  mucho  más  amplia,  resultante  en  una 
poderosa corriente ideológica.7 

Aunque,  a  inicios  de  la  década  de  1980,  Carl  Friedrich  von 
Weizsacker reflejaba ese estado de crisis intelectual, él enfatizó – 
a  diferencia del juicio previo bastante reconfortante de Shils – el 
drama de la situación.  Alejado por igual de las acusaciones  en 
general en  contra  de  la  ciencia  y  de  los  intentos  ilusorios  de 
retirarse de la civilización tecnológico-científica, Weizsacker lidió 
con  la  tensión  de  una actitud filosófica  que,  por  un lado,  está 
comprometida con la investigación científica,  con  su reclamo de 
objetividad, y con su problemática dialéctica, y, al mismo tiempo, 
se vuelve consciente del peligro de una guerra termonuclear y de 
las conflictivas consecuencias sociales y ecológicas de la ciencia 
6 Shils, E. "Antiscience: Observation on the Recent ‘Crisis' of Science." 

Civilization and Science in Conflict or Collaboration? Amsterdam, 
London, New York: 1972, 38 ff.

7 En la  escena  espiritual  de  los  EE.UU.,  “se  encara  un  movimiento  de 
masas  que  es,  por  supuesto,  nada  homogéneo,  aúnque  despliega 
características  comunes  de  intolerancia,  irracionalismo  y 
antiintelectualismo” (Zuelzer 1981, 21).



aplicada  a  la  tecnología;  por  otro  lado,  se  siente  atraído  al 
pensamiento de Heidegger. De esta tensión resultó un retrato de 
la crisis de la condición espiritual de la ciencia, que, es verdad, no 
era del todo heideggeriano; con todo, en el análisis final produjo 
observaciones  preñadas  concernientes a  esa  condición  que  se 
fusionan  con  las  conclusiones  de  la  crítica  de  la  ciencia  de 
Heidegger. "La crisis que  acaece actualmente  tiene una de sus 
causas en la forma moderna de la ciencia" (con Heidegger,  esto es 
visto como  la causa de la crisis). Carl Friedrich von Weizsacker 
vio surgir la crisis de identidad de la ciencia en el hecho de que 
esta  no  fue  capaz  de  entender  su  propio  rol  y  sus  propias 
implicaciones. En su tren de pensamiento, entonces, se interpuso 
la relevante —y no-heideggeriana— epifanía de que: "La ciencia 
está obligada a reconocer, también, como las relaciones sociales 
deben cambiar, si la sociedad va a sobrevivir a la transformación 
del mundo que es posible gracias a la ciencia." Esta cognición — 
o,  mejor  dicho,  esta  demanda  sobre  la  cognición—  parece 
encontrarse en una relación tensa con la conclusión de ese curso 
de pensamiento, en la que anhela que la solución de la crisis de 
identidad de la ciencia esté en una religiosidad renovada.

Según Weizsacker, la concepción del conocimiento de la cultura 
europea  moderna   ni  como  intuición  teórica  o  moral 
proporcionará "un hogar para la toma de conciencia afectiva de 
eso de lo  que ésta depende.  La religión, como guardiana de la 
cultura, fue en una época ese hogar. Y todavía puede ser, creo, el 
único hogar si puede reconciliarse con la ciencia moderna"8. En su 
carácter contradictorio, el diagnóstico de Weizsacker indica tanto 
las dimensiones filosóficas y las pistas equivocadas de la crisis de 
conciencia de la ciencia, así como el posible enredo involucrado en 
llegar a ser consciente de sus motivos objetivamente sociales y su 
transfiguración  espiritual,  religiosa.  Sin  embargo,  también 
contiene la idea de que la consideración filosófica de la ciencia 
tiene que reflejar a las ciencias sociales, porque, para empezar, 

8 Weizsacker, C. F. von: "Die Wissenschaft ist noch nicht erwachsen.", Die Zeit, No. 42 

(1980)



tiene  que  incluir  la  consideración  del  estatus  social,  de  los 
presupuestos  y consecuencias sociales de la ciencia.

El juicio a la Ciencia

El cientismo positivista y  el  juicio de la filosofía de la vida ya 
estaban modelados a mediados del siglo  diecinueve en forma de 
concepciones  y actitudes  filosóficas que podían apoyarse  en sus 
propias  tradiciones,  y  que  también  seguían tradiciones  que  se 
habían  mantenido  en la  neutralidad  burguesa  tardía.  Casi 
simultáneamente, pero independientemente uno del otro, Renan 
y Kierkegaard formularon los puntos de vista del cientismo y de 
la  hostilidad a la ciencia,  respectivamente,  con una radicalidad 
difícil de sobrepasar. "No es exageración decir", declaró Renan en 
1849, "que el futuro  de la humanidad reside en la ciencia, que 
solo la ciencia puede hacer que el ser humano conozca su destino, 
ya que esta enseña la vía y medios para alcanzar dicha meta"9. La 
proclamación  del  cientismo  se  pertenecía al  proceso  de 
alejamiento la  filosofía  clásica  burguesa,  al  tiempo  que  el 
concepto de ciencia también se modificó. La generalidad objetiva 
y necesidad contenidas en la ciencia, primero, fueron empujadas 
a  un  segundo  plano  y  veladas,  luego  se  perdieron.  Tras  ser 
vaciado, este concepto de ciencia se subordinó a la supremacía de 
la  fe.   La  fetichización  de  la  ciencia,  que  se  entrelazó  con  su 
devaluación  epistemológica  (si  no  obviamente,  entonces  en  las 
profundidades de la conciencia filosófica), no solo dio expresión 
ideológica a los intereses burgueses en el desarrollo de la ciencia 
—y en los límites de este desarrollo—, sino que también suscitó 
la ilusión de que la ciencia en la sociedad capitalista tiene como 
resultado espontáneo e inevitable la reconciliación o resolución de 
las contradicciones y tensiones sociales. Desde la época de Renan, 
el cientismo positivista ha sufrido un cambio múltiple y esencial: 
sus variantes actuales se vinculan con el principio cientifista de 
fuente  renaniana solo  en su núcleo y  a  través de mediaciones 

9 Renan, E.: Oeuvres completes, París, 1947, p. 230.



históricas. Las versiones posteriores del cientismo se acomodaron 
a  las  alteraciones  en  la  posición  social  de  la  ciencia,  a  las 
modificaciones del positivismo, al surgimiento del programa de 
"tecnología social", y luego a su cambiante ideología y práctica.

El enjuiciamiento de Kierkegaard a las ciencias naturales suena 
tan "moderno", ciertamente "posmoderno" (aunque virtualmente 
convivió  con  la  profecía  del  cientismo  de  Renan),  que  podría 
situarse en el polo exterior de la corriente del anticientificismo de 
la filosofía de la vida: "En nuestra época, es, en particular, las 
ciencias naturales las que son peligrosas... Todo mal vendrá, en el  
análisis final, de las ciencias naturales.... Las ciencias naturales 
en su integridad, como también todas las ciencias de los tiempos 
modernos,  son  sofistería...  Al  tratar  con  las  ciencias  naturales 
nada  puede  ayudar.  Aquí  uno  esta  indefenso  y  es  incapaz  de 
controlar  absolutamente  nada"10.  Esta  idea  básica era  común 
tanto  a las versiones  kierkegaardianas  como a las nietzcheano-
heideggerianas de la negación del  espíritu de la ciencia;  en la 
presente crisis intelectual, sin embargo, predomina la forma de 
Nietzsche  y  Heidegger  de  esta  actitud.  A  diferencia  de 
Kierkeggard,  la pronunciada censura a la ciencia por parte de 
Nietzsche, no se da tanto en razón de que es incompatible con la 
espiritualidad personal  de  los  individuos,  con  la  existencia 
religiosa y moral de él o ella, sino  más bien en razón de que es 
ajena y antagónica a la irracionalidad de la vida: "Aún nuestro 
deseo y voluntad de conocimiento es un síntoma de monstruosa 
decadencia"11.  A Nietzsche,  como  también  a Kierkegaard,  la 
ciencia  le  parecía “una abstracción inhumana”12.  La objetividad 
de la ciencia no le incomodaba tanto a Nietzsche, como un peligro 
inmoral  y antirreligioso amenazando al  "ego";  la objetividad la 
explicó  más como una mera ficción y entendía a la ciencia como 
una falacia  y  mendacidad general13,  que lleva a un destino de 
desolación.  Por  supuesto,  esta  interpretación  no  esta  libre  de 
10 Kierkegaard, S.: Gesammelte Werke, 17. Abteilung, Dusseldorf, 1954, p. 126.

11  Nietzsche, F.: Werke, Band 3, Edited by K. Schlechta, Munich, 1969, p. 697.

12  Nietzsche, F.: Werke, Band 1, Edited by K. Schlechta, Munich, 1969, p. 293.



titubeos e inconsistencias; incluso en el último período de su tren 
de  pensamiento,  cuando  radicalizó  su  crítica  a  la  ciencia, 
Nietzche buscó argumentos científicos para el principio del eterno 
retorno de lo mismo. No obstante, en su filosofía abiertamente 
proclamaba "una batalla  en contra de la ciencia", y la idea del 
exorcismo del "espíritu de la ciencia" estaba desarrollada como un 
tema principal y multilateral.

Con  Nietzche,  el  enjuiciamiento de la  ciencia  ya  se  había 
sobrepuesto al lamento acerca de la "máquina". En este aspecto, a 
pesar  de  su  crítica  del  romanticismo,  él  continuó  con sus 
anticipaciones  de  la  filosofía  de  vida14.  "La  ciencia  es  la 
transformación de la naturaleza en conceptos con el propósito de 
dominar  a  la  naturaleza;  esto  pertenece  a  la  categoría  de  los 
«medios»...  la ciencia  está comprometida en el advenimiento de 
esta esclavización de la naturaleza"15. La combinación de las ideas 
de lo nugatorio de la ciencia, debido a su vanidad epístemica y su 
omnipotencia fatídica,  en un solo concepto,  aunque discordante 
persistió, tras Nietzche, en la corriente de la filosofía de la vida. 
Se volvió el elemento central del mito de la crisis que presagió, 
primero, reflejando, entonces,  la condición de crisis general del 
capitalismo como destino de la racionalidad científica. El carácter 
apologético del mito de la crisis era tan fuerte que pudo asimilar 
la toma de conciencia de la encarnación capitalista de la ciencia, 
mientras subordinaba, por lo tanto, esta toma de conciencia a la 
crítica  de  la  racionalidad científica,  a  una concepción que,  por 
ende, definía  a  la  racionalidad  científica  como  fundamento y 
causa de la decadencia y destrucción.16

13  Nietzsche, F.: Werke, Band 2, Edited by K. Schlechta, Munich, 1969, p. 113.

14  Estos abordajes de la filosofía de la vida no eran típicos del romanticismo 
como tal, sino solo de una de sus tendencias, e incluso esta no se reduce a 
los enfoques de filosofía de la vida allí desarrollados.

15  Nietzsche, F.: Werke, Band 3, Edited by K. Schlechta, Munich, 1969, p. 440, p. 859.

16  “Que los  logros  deslumbrantes  de  la  física  y  la  química han servido 
únicamente al capital es un hecho del que hoy ya no dudan las personas 
pensantes, pero no sería difícil mostrar este mismo alineamiento en los 



El juicio de nuestros días a la ciencia por parte de la filosofía de 
la vida está formulado de modo inequívoco en la interpretación de 
Heidegger. Su crítica de la ciencia es radical en dos aspectos —
tanto  en  la  afirmación  de  su  vacuidad  como  conocimiento  y 
también de  su fatal  omnipotencia— aunque,  al  mismo tiempo, 
está filosóficamente sublimada, invulnerable a objeciones  prima 
facie. La crítica de Heidegger a la ciencia y tecnología  pretende 
golpear a su esencia; no le priva de su uso real ni tiene que evocar 
una acostumbrada demonología de la tecnología. Ve en la esencia 
de  la  tecnología  el  peligro  que  amenaza  a  la  humanidad.  De 
acuerdo  a  Heidegger,  esta  esencia  es  inherente  a  la  "ciencia 
moderna", dado que "la ciencia moderna se basa en el desarrollo 
de la esencia de la tecnología moderna"17. La ciencia, como teoría 
de  la  realidad,  como  lo  adjunto al  "ser",  y  el  pensamiento 
auténtico  se  excluyen  mutuamente  el  uno  al  otro.  La  ciencia 
destruye cosas; es, desde su comienzo, tecnológica y ocasiona "la 
retirada del Ser". En la ciencia reside el destino mundial de la 
humanidad: "No necesitamos para nada una bomba atómica; el 
desarraigo de la humanidad ha llegado. Solo tenemos relaciones 
puramente  tecnológicas.  Ya  no  existe  actualmente  una  tierra 
sobre la que los vivamos seres humanos”18.

Como resultado de la actual oleada de animosidad de la filosofía 
de la  vida para con la  ciencia  surge,  una vez más,  la  espuria 

propios principios dominantes”,  escribió Ludwig Klages en 1913 en su 
ensayo  Mensch  und  Erde.  Como  un  campeón  de  los  criterios 
conservadores,  declaró  que  el  “progreso  de  la  “civilización”,  del 
“capitalismo” solo significan aspectos diferentes de una sola tendencia de 
la voluntad” y adscribe el pecado original a la historia como tal: “Existe 
por doquier, no obstante, uno y el mismo significado de esa reorganización 
con la que empieza la “historia”, que sobre el alma se alza la mente, sobre 
el  sueño  un  desvelo  comprensivo,  sobre  la  vida,  que  llega  a  ser  y  se 
desvanece,  una  actividad  orientada  a  la  permanencia”  (Klages,  L.: 

“Philosophische Schriften” en Samtliche Werke, v. 3, Bonn, 1974. p. 626).

17  Wissel, R. (ed.): Martin Heidegger im Gesprach, Freiburg/Munich, 1970, p. 72.

18  "Nur noch ein Gott kann uns retten: SPIEGEL-Gesprach mit Martin Heidegger", 

Der Spiegel, no. 23, 1976, p. 206.



apariencia de una absoluta disyunción entre cientismo positivista 
y  crítica  de  la  filosofía  de  la  vida  a  la  ciencia.  Lo  ruidoso  e 
impactante del  juicio a la ciencia hace que el cientismo parezca 
casi ausente, mientras que el mismo juicio atribuye al cientismo, 
que es equiparado a la ciencia, una supremacía incontestable. El 
contraste entre la postura del cientismo positivista y la filosofía 
de la vida  anticientífica, aparentemente absoluto,  es puenteado 
por  por medio de su interdependencia. Incluso el anticientismo 
radical  de  Heidegger  acepta  (de  modo  tácito,  es  verdad)  dos 
suposiciones del cientismo positivista: por un lado, opera con un 
concepto  positivista  de  ciencia;  por  otro  lado,  acepta  una 
interpretación  cientista  de  la  historia,  en  tanto  permite  que 
ciencia y tecnología sean investidas con  una  omnipotencia  en la 
determinación de la historia moderna. La absolutización cientista 
de  la  posición  de  la  ciencia  es  inmanente  dentro  de  los  tipos 
actuales de ideología "sociotecnológica" burguesa tardía, y no solo 
en formas disfrazadas, como presupuestos latentes. Según Bell, el 
conocimiento teórico-científico es el factor decisivo en la sociedad 
posindustrial.  Por  esa  razón,  los  sitios  de  producción  de  este 
conocimiento —las universidades— son las instituciones claves19. 
Si,  después,  la  crisis  de  consciencia  tomará  la  sartén  por  el 
mango en la representación de Bell de la sociedad posindustrial20, 
el núcleo cientístico de su concepción permaneció intacto y este no 
solo  tolera,  sino  que  involucra  una  demanda  de  retorno  a  lo 
Sagrado.  El  cientismo  positivista  sobrevive  también  en  sus 
formas tradicionales, formulado en este aspecto no siempre y no 
bajo cualquier circunstancia en las tesis filosóficas, sino como una 
actitud  y  punto  de  vista  que  tiene  la  apariencia  de  ser  un 
atributo  evidente  y  un  presupuesto  necesario  de  la  actividad 
científica.  El  cientismo  y  el  reduccionismo  ligado  a  este se 
mantienen  a  flote   junto  al  avance  del  anticientismo. 
Complementario a esto, la sociobiología se desarrolla como una 
"nueva síntesis", que  pone en marcha una explicación universal 
19  Bell, D.: The Coming of Post-Industrial Society: A Venture in Social Forecasting, 

New York, 1973.

20  Bell, D.: The Cultural Contradictions of Capitalism, New York, 1976.



de sociedad e individuo, historia y espíritu; y se vuelve una moda 
influyente21 en la que la orientación apuntada por E. O. Wilson se 
encuentra  con  los  criterios  sociofilosóficos  de  K.  Lorenz  y  la 
tradición  de  las  viejas  concepciones  bionaturalistas  de  la 
sociedad.  Las  teorías-sistemas  sociológicas  al  estilo de  Niklas 
Luhmann,  que  radicalizan  el  positivismo  cientifista  de  Talcott 
Parsons en una concepción de la sociedad sin el individuo como 
sujeto y sin historia22 y que hacen que el ser humano  aparezca 
solo  en  términos  del  ambiente  del  sistema  de  la  sociedad, 
demuestran,  al  mismo  tiempo,  afinidad  por  lo  religioso  y  se 
manifiestan como expresiones  del  fetiche de la  ansiedad.  Y,  la 
filosofía del "racionalismo crítico", está lista para la acción  para 
una  representación  cientistica-positivista  de  la  ciencia.  En  las 
disputas con las ramas de la crítica pospositivista de la ciencia 
(sobre todo, con las teorías relativistas del conocimiento de T. S. 
Kuhn y Feyerabend), resulta, no obstante, que estas  últimas  se 
hallan conectadas con el "racionalismo crítico" de Popper, no solo 
por medio de la divergencia y controversia,  sino a través de la 
continuidad  en  substancia,  y  el  enfoque  irracionalista  habita 
incluso en la filosofía de Popper.23

Hoy, no obstante,  se prefiere el  juicio público a la ciencia,  por 
sobre todo y por donde se mire.

21  En su polémica con la sociobiología, Rose, Kamin y Lewontin notan que 
“siguiendo  la  publicación  del  libro  de  Wilson  [Sociobiología (1975)] 
rápidamente  apareció  una  corriente  de  obras  que  se  hacían  eco, 
modificando y extendiendo el  tema de la sociobiología...  Comenzaron a 
aparecer las explicaciones sociobiológicas en la literatura económica y de 
ciencia política, y  Business Week ofreció 'Una defensa genética del libre 
mercado'... El atractivo general de la sociobiología está en su legitimación 
del  status  quo.  Si  las  formas  sociales  presentes  son  consecuencias 
ineluctables del genotipo humano, entonces nada de importancia puede 
cambiarse”  (Rose,  S.,  L.  J.  Kamin,  and  R.  C.  Lewontin:  Not  in  Our  Genes:  

Biology, Ideology, and Human Nature, Harmondsworth, 1984, p. 235.).

22  Sobre la caracterización de este punto vista, ver Polak (1984, p. 742).

23  Compárese, entre otros, a Stove (1982).



Donde  no  queda  nada  más que  devorar,  la  razón  debe 
devorarse  a  sí  misma.  El  progreso  hace  mucho  fue 
descartado.  En añadidura,  el  magnum opus de  Adorno y 
Horkheimer  hoy  ha  sido  corrompido  en  «Dialéctica  de  la 
Pseudo-Ilustración  (Aufklarichts).»  La  fantástica  y 
anárquica autoextravagancia de la razón celebra el festival 
de  la  disolución:  «La  razón  se  exalta  en  su vacilante 
lamento.»  Transgresión.  Incluso la  trascendencia  del 
pensamiento  autocrítico  se  convierte  en  un movimiento 
vacío. La crítica enfermiza y empalagosa (philobatichs),  la 
reflexión solo como reflejo, aparece como la manía de algún 
trastornado.24

Este  cuadro  es  quizás  muy  grosero,  las  líneas  quizás  son 
demasiado  bruscas.  Pero,  ¿no es el  fenómeno – el  alegremente 
celebrado quiebre de la ciencia, la exaltación de lo irracional –  en 
sí grosero? ¿No son las líneas, que se cree observar en la máscara 
mortuoria de la racionalidad, en sí bruscas? El nuevo juicio de la 
ciencia  es construido por la filosofía de la vida con base en la 
tradición crítica  de  la  racionalidad.  Esta interpreta los  nuevos 
desarrollos —el peligro de una guerra mundial que amenaza la 
existencia  humana,  las  consecuencias  de  una  nueva  etapa  de 
crisis general del capitalismo, las colisiones ecológicas— desde el 
punto  de  vista  trasmitido  desde  esta  reserva  de  ideas  y 
subordinado  a  ellas.  Los  colapsos  de  formas  previamente 
operativas de la ideología burguesa tardía —la crisis de la teoría 
sociológica  de Talcott  Parsons  y  semejantes,  y  de  la  teoría 
económica  keynesiana—  también  se  explican  como 
demostraciones del  fracaso  del  conocimiento  científico,  como 
indicaciones del abismo de la razón. Así, se dice que  el esfuerzo 
por comprender científicamente el carácter social del ser humano 
lleva a la abrogación del ser humano25; que el concepto teórico de 

24  Nordhofen, E: "Schone Rede--flacher Kopf oder: Skepsis macht munter. Ein 

Spaziergang durch gegenwartigen Philosophien", Die Zeit, no. 39, 1986.

25  Tenbruck, F. H.: "Die Gesellschaftswissenschaften sturzen die Gesellschaft ins 

Abenteuer", Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9 Mar. 1979. / Tenbruck, F. H.: Die 



sociedad es inútil  y peligroso26;  y que la crítica situación de la 
economía política burguesa demuestra la limitada naturaleza de 
las  posibilidades  de  la  racionalidad  científica27.  Las 
interpretaciones idealistas de las teorías científicas  y los intentos 
de  demostrar  lo  irracional  en  la  ciencia,  para  defender  la 
primacía de lo irracional con base en esto28; todos estos factores 
se incorporan en la efigie de la crisis; son manifestaciones de una 
"crisis de percepción", que apunta a la indispensabilidad y valor 
superior del conocimiento intuitivo. En contra del conocimiento 
racional, que solo hace distinciones, medidas, y correcciones, que 
desintegra  en  fragmentos;  el  físico  Fritjof  Capra  pide una 
"experiencia  no  intelectual  de  la  realidad",  que  capte 
sintéticamente todo lo que es29.  El hecho de que  el juicio de la 
filosofía  de  la  vida  a  la  ciencia  pueda encontrar  aprobación  y 
representación aún entre los científicos naturalistas,  permanece 
en contraste no sólo con las tesis cientista de que la actividad 
científica se liga con una afirmación positivista de la ciencia, sino 
también con el fantasma del cientismo en muchos críticos de la 
empresa  de  la  ciencia;  un  fantasma  que,  como  un  aparente 
soberano ideológico, obscurece el peligro de la destrucción de la 
ciencia por parte de la filosofía de la vida.

La respuesta del marxismo al juicio

unbewaltigten Sozialwissenschaften oder Die Abschaffung des Menschen, Graz, 
1984.

26  Schelsky, H.: Ruckblicke eines "Anti-Soziologen", Opladen, 1981 / Touraine, A.: 

"L'inutile idee de societe", Philosopher. Les interrogations contemporaines, Paris, 
1980.

27  Bell, D.: "Models and Reality in Economics", The Public Interest, special issue 

(1980) /  Kristol, I.: "Rationalism in Economics", The Public Interest, Special Issue, 
1980.

28 Ver, por ejemplo, Duerr (1981).

29  Capra, F.: The Turning Point. Science, Society, and Rising Culture, London, 1982.



En las disputas intelectuales, el marxismo se coloca de parte de 
la ciencia en juicio. De este modo se representa y se defiende a sí 
mismo:  el  anticientismo  de  la  filosofía  de  la  vida  acusa  al 
Marxismo como ciencia, mientras el cientismo positivista le niega 
carácter científico al marxismo. Como un abogado no-científico de 
la ciencia enjuiciada, el  Marxismo toma conocimiento del drama 
de  la  presente  situación  social  e  histórica  de  la  ciencia.  Sin 
embargo, se opone al intento de reinterpretar este drama como 
una  tragedia  existencial  en  la  "historia  del  ser";  y  está  poco 
dispuesto a entregar a la resignación antiintelectual el potencial 
y  el  reclamo de  la  ciencia;  incluyendo  el  suyo  propio.  Esta 
oposición  y  esta  negativa  se  fundan  en  el  hecho  de  que  el 
Marxismo se sitúa más allá de la hostilidad de la filosofía de la 
vida a la ciencia y más allá del cientismo positivista; de modo que 
esta posición más lejana yace en medio de las batallas teóricas y 
prácticas, y es el punto de aprendizaje e indagación. La dialéctica 
materialista  de  Marx  capta lo  contradictorio  del  progreso  en 
general que, a diferencia del cientismo de Comte y Renan, Marx 
no  reduce  a  la  ciencia.  En  lugar  de  esto,  Marx  entiende  a  la 
ciencia en el contexto de la actividad vital material e intelectual 
de los seres humanos.

Marx  revela las  consecuencias,  preñadas de  conflicto,  de  una 
ciencia subsumida bajo el proceso capitalista de producción, en el 
que,  además,  están  ocultas  las  causas  objetivas  para  la 
fetichización negativa de esta ciencia30.  Son peculiares al drama 
contemporáneo de la situación de la ciencia y la tecnología las 
tendencias que difícilmente podrían haberse previsto en la época 
en que Marx  laboró  El Capital. Las conexiones y consecuencias 
de  estas  tendencias  tienen  que ser  captadas  de  nuevo  por  los 
marxistas de hoy: el potencial para la destrucción amenazando a 
las condiciones de vida por medio de una física transformada en 

30  El trabajo aparece “en su unidad material está subordinado a la unidad 
objetiva de la maquinaria, del capital fixe, que como monstruo animado 
objetiva el pensamiento científico” (Marx, Karl: Elementos fundamentales  
para la crítica de la economía política (Grundrisse) 1857-1858, v. 1, Siglo 
XXI, 2007).



armas termonucleares; los efectos disruptores del ambiente de la 
tecnología científica contemporánea; las nuevas dimensiones del 
emprendimiento científico integrado en el sistema del capitalismo 
monopolista  de  Estado.  Si,  partiendo  de las  experiencias  de 
primera mano de estos hechos, no existe dura, ni siquiera parcial, 
de sus posibilidades y necesidades, sin embargo, la ciencia por sí 
sola es capaz de reconocer adecuadamente estos peligros y buscar 
protección  ante  ellos.  Y si  el  marxismo  y  los  marxistas 
aprendieron de tal cognición para reflexionar sobre esta, ello fluye 
de  una  consideración  científica  del  problema  de  "cómo  la 
humanidad puede sobrevivir al nuevo poder que la ciencia le ha 
dado"31, es que este es un problema de naturaleza  social. Barry 
Commoner,  quien,  como biólogo,  examinó el  tema de  ciencia  y 
supervivencia, mucho antes de que la ecología estuviera en boga, 
obviamente no  obra partiendo de premisas marxistas.  Aunque, 
las  conclusiones  que  saca  de  su  examen  se  aproximan,  en  su 
contenido  esencial,  al  descubrimiento  de  Marx.  "Cada  gran 
avance  en  la  competencia  tecnológica  del  hombre  ha  forzado 
cambios revolucionarios en la estructura política y económica de 
la sociedad. La presente era de tecnología no es la excepción a 
esta regla de la historia. Ya conocemos los enormes beneficios que 
puede  otorgar;  hemos  empezado  a  percibir  sus  espantosos 
peligros.  La  crisis  política  generada  por  este  conocimiento  se 
cierne sobre nosotros. La ciencia puede revelar la profundidad de 
esta crisis, pero solo la acción social puede resolver la crisis"32.

Marx concibió esta actividad como  la  práctica del cambio social 
radical.  No es la actividad en sí,  sino un entendimiento de su 
necesidad, de sus posibilidades y tendencias, lo que preocupa a la 
ciencia,  un entendimiento que contribuye a  la  actividad y que 
cambia gracias a ella. Esta necesidad resulta, de acuerdo a Marx, 
de una textura de antagonismos sociales, dentro de los cuales la 
ciencia está enredada de un modo conflictivo. E incorporada en el 
proceso de reproducción del capital aparece "como fuerza extraña, 

31  Commoner, B.: Science and Survival, New York, 1966, p. 131.

32  Ibíd., p. 132.



hostil al trabajo, que lo domina"33; sin embargo, en este contexto, 
y a pesar de esto, tal subordinación es, al mismo tiempo, un poder 
revolucionario históricamente predominante. "La  explotación de 
la ciencia y del progreso teórico de la humanidad. El capital no 
crea  la  ciencia  sino  que  la  explota  apropiándose  de  ella  en  el 
proceso  productivo"34.  Para  la  teoría  y  práctica  marxista,  el 
cambio revolucionario también se considera como liberación de la  
ciencia.35 Los  desarrollos,  previamente  desconocidos,  en  la 
situación  social  y  cognitiva  de  la  ciencia,  no  invalidan  este 
pensamiento y este acto; más bien, le otorgan un nuevo énfasis y 
una  nueva  importancia  y,  en  añadidura, abren  nuevas 
posibilidades  de  alianzas  entre  el  movimiento  obrero  y  la 
inteliguentsia.36

El  criterio  de  Marx  revela  que  el  dilema  entre  el  concepto 
positivista, cientista de racionalidad y la antirracionalidad de la 
filosofía  de  la  vida  es  la  falsa  conciencia  del  mundo  burgués. 
"Quienquiera que conciba su acción social, por un lado, como la 
mayor racionalidad técnica y estratégica y, por el otro, como ‘fe’ 
irracional en valores más altos, está a la moda en Occidente. Sin 
embargo, también hay que decir — con gran razón, en mi opinión
— que estos contemporáneos se  ven patológicamente afectados 
por  la  esquizofrenia  del  mundo  Occidental",  esto  afirma  Paul 
Lorenzen37, la bien conocida cabeza de la "Escuela de Erlangen", 
que está muy distante del marxismo. Si la "pobreza espiritual del 
mundo  Occidental"  se  discierne en  este  predicamento, 
33  Marx, Karl: Progreso técnico y desarrollo capitalista ( manuscritos  1861-

1863), Ediciones Pasado y Presente, 1982, p. 192.

34  Ibíd., p. 191.

35  Sobre la problemática de movimiento obrero y ciencia ver, entre otros, 
Dialektik 3 (1981); Buhr y Steigerwald (1981); Sandkuhler (1982); 
“Wissenschaftlich-technische Revolution und Verantwortung” (1986).

36  Compárese, entre otros, Intelligenz, Intellektuelle und Arbeiterbewegung 
in Westeuropa (1985).

37  Lorenzen, P.: "Vom geistigen Elend der westlichen Welt", Die Neue 
Gesellschaft/Frankfurter Hefte, no. 2 (1986).



difícilmente puede rechazarse a largo plazo una relación dialógica 
con  el  marxismo.  El  marxismo  lucha  contra  esta  "pobreza 
espiritual",  rastrea  sus  motivos  sociales  y  desarrolla  una 
concepción filosófica y científica que prepara la vía de escape a 
este dilema. La "pobreza espiritual"  también se manifiesta en sí 
en los procesos penales continuamente reanudados en contra de 
la ciencia y la racionalidad, que se conducen contra el telón de 
fondo de la interpretación positivista y cientista de la ciencia. En 
estos procesos tuvo lugar, con Spengler, la anulación del "hombre 
Faustiano"  y,  con  Heidegger,  la  desautorización  de  la  ciencia 
moderna. La forma de una ciencia  en juicio es inherente  en un 
"espíritu de la época" que el  Fausto de Goethe repudió; al igual 
que  Adrian  Leverkühn  en  Doctor  Fausto repudió  la  Novena 
Sinfonía de Beethoven.  El repudio de la ciencia moderna llega 
también  con  la  desautorización  de  la  revolución  intelectual  de 
Galileo.  Desde  Duhem,  en  la  historia  de  la  ciencia  circulan 
explicaciones que coinciden con los adversarios teológicos y  con 
los  perseguidores  de  Galileo.  Últimamente,  se  alaba  mucho la 
"revolución  no  galileliana", la que,  al  contrario  de la revolución 
científica de Galileo, se supone que restaurará la subjetividad e 
intimidad en su legítimo lugar y  que  proclama un conocimiento 
que  "es  una  gnosis en  búsqueda  de  signos  ocultos.  Estos  se 
revelan a aquellos que son dignos de ser iniciados en los misterios 
del Ser"38.

En el polo opuesto a estas tropas de la desautorización se coloca 
el episodio del Galileo de Brecht, que resulta de la fusión de dos 
tipos diferentes de experiencias: la experiencia de  los contornos 
históricos de  Galileo  y  su  biografía,  así  como  también  de la 
experiencia del drama social y personal de la física y los físicos en 
el  siglo  veinte.  En  La  Vida  de  Galileo,  Brecht  tiene  al  viejo 
Galileo, quién ha sufrido su proceso de inquisición, diciendo: "La 
lucha por la mensurabilidad del cielo se ha ganado por medio de 
la  duda;  mientras  que las  madres  romanas,  por  la  fe,  pierden 
todos los días la disputa por la leche. A la ciencia le interesan las 

38  Gusdorf, G.: Fondements du savoir romantique, Paris, 1982, p. 394.



dos luchas."39 Sin duda, Brecht tenía en mente las experiencias y 
peligros  de nuestro siglo,  que entendió  en el  sentido marxista, 
cuando su Galileo reflejó que el progreso de la ciencia puede ser 
"un  alejamiento  progresivo  de  la  humanidad.  El  abismo entre 
vosotros  y  ella  puede  llegar  a  ser  tan  grande  que  vuestras 
exclamaciones de júbilo por un invento cualquiera recibirán como 
eco un aterrador griterío universal"40. Igualmente, para evitar o 
superar esto, la ciencia tienen que "interesarles ambas luchas"; y 
ella solo puede hacerlo como ciencia natural y social y, al mismo 
tiempo, como filosofía. Las dos luchas, junto con las que la ciencia 
que está involucrada con estas, necesitan una teoría filosófica que 
pertenezca  en  sí  en esta  ciencia,  afirme  en  su  carácter 
contradictorio,  comprehenda su  objetividad  en  su  naturaleza 
social e histórica y explore la conexión de ambas luchas con la 
ciencia; una teoría filosófica, a saber, que tome parte en ambas 
luchas. 

Departamento de Filosofía

Instituto de Estudios Políticos

Budapest, Hungría.

39  Brecht, Bertold: Galileo Galilei, Titivillus, 2020.

40  Ibíd.



Bibliografía

"Auf einer Welle des Okkulten." Der Spiegel, no. 49, 1981. 

Bell,  D.  The  Coming  of  Post-Industrial  Society:  A  Venture  in  Social  
Forecasting. Nueva York: 1973. 

______. The Cultural Contradictions of Capitalism. Nueva York: 1976. 

______.  "Models  and  Reality  in  Economics."  The  Public  Interest,  edición 
especial (1980a). 

______. Sociological Journeys: Essays 1960-1980. 

Brecht, B. Werke in funf Banden. Berlin/Weimar: 1981. 

Buhr,  M.,  and  R.  Steigerwald.  Verzicht  auf  Fortschritt,  Geschichte,  
Erkenntnis  und  Wahrheit.  Zu  den  Grundtendenzen  der  gegenwartigen  
burgerlichen Philosophie. Berlin/Frankfurt del Meno: 1981. 

Capra, F. The Turning Point. Science, Society, and Rising Culture. Londres: 
1982. 

Commoner, B. Science and Survival. Nueva York: 1966. 

Der Spiegel, No. 12/13, 1978. 

Dialectic 3: Arbeiterbewegung und Wissenschaftsentwicklung. Colonia: 1981. 

Duerr,  H.  P.,  ed.  Der  Wissenschaftler  und  das  Irrationale. Vols.  1  y  2. 
Frankfurt del Meno: 1981. 

Gusdorf, G. Fondements du savoir romantique. París: 1982. 

Intelligenz, Intellektuelle und Arbeiterbewegung in Westeuropa. Frankfurt del 
Meno: 1985. 

Kierkegaard, S. Gesammelte Werke. 17. Abteilung. Dusseldorf: 1954. 

Klages,  L.  Philosophische Schriften. En vol.  3  of  Samtliche Werke. Bonn: 
1974. 

Kristol, I. "Rationalism in Economics." The Public Interest. Edición Especial, 
1980. 

Lorenzen,  P.  "Vom  geistigen  Elend  der  westlichen  Welt."  Die  Neue 
Gesellschaft/Frankfurter Hefte, no. 2 (1986). 

Marx, K., and F. Engels. Gesamtausgabe (MEGA), II, 1.2. Band. 2da edición. 
Berlín: 1981. 

___________________.  Gesamtausgabe (MEGA),  II,  3.6.  Band.  2da  edición. 
Berlín: 1982. 



Nietzsche, F. Werke. Editado por K. Schlechta. Munich: 1969. 

Nordhofen, E. "Schone Rede--flacher Kopf oder: Skepsis macht munter. Ein 
Spaziergang durch gegenwartigen Philosophien." Die Zeit, no. 39, 1986. 

"Nur  noch  ein  Gott  kann  uns  retten:  SPIEGEL-Gesprach  mit  Martin 
Heidegger." Der Spiegel, no. 23, 1976. 

Polak,  K.  "Ohne  Subjekt,  ohne  Vernunft.  Bei  der  Lekture  von  Niklas 
Luhmanns Hauptwerk Soziale Systeme." Merkur. no. 7 (1984). 

Reinhardt,  S.  "Nach  innen  fuhrt  der  geheimnisvolle  Weg,  aber  er  fuhrt 
weider heraus. Unvollstandige Anmerkungen zum neuen Irrationalismus in 
der Literatur." Nach dem Protest. Literatur im Umbruch, editado por W. M. 
Ludke. Frankfurt del Meno: 1979. 

Renan, E. Oeuvres completes. París: 1947. 

Rose, S., L. J. Kamin, y R. C. Lewontin.Not in Our Genes: Biology, Ideology,  
and Human Nature. Harmondsworth: 1984. 

Roszak,  T.  Where  the  Wasteland  Ends:  Politics  and  Transcendence  in  
Postindustrial Society. Londres: 1973. 

Sandkuhler,  H. J. "Proletariat und Wissenschaft.  Zur Konstituierung der 
Arbeiterklasse als Voraussetzung des Marxschen Wissenschaftsprogramms." 
Marxistische  Studien.  Jahrbuch  des  IMFS. Sonderband  I.  Frankfurt  del 
Meno: 1982. 

Schelsky, H. Ruckblicke eines "Anti-Soziologen." Opladen: 1981. 

Shils,  E.  "Antiscience:  Observation  on  the  Recent  Crisis'  of  Science."�  
Civilization and Science in Conflict or Collaboration? Amsterdam, Londres, 
Nueva York: 1972. 

Stove, D. C. Popper and After. Four Modern Irrationalists. Oxford: 1982. 

Tenbruck,  F.  H.  "Die  Glaubensgeschichte  der  Moderne."  Zeitschrift  fur 
Politik 23, no. 1 (Apr. 1976). 

____________. "Die Gesellschaftswissenschaften sturzen die Gesellschaft ins 
Abenteuer." Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9 Mar. 1979. 

____________. Die unbewaltigten Sozialwissenschaften oder Die Abschaffung  
des Menschen. Graz: 1984. 

Touraine,  A.  "L'inutile  idee  de  societe."  Philosopher.  Les  interrogations 
contemporaines. París: 1980. 

Urban,  G.  "A  Conversation  with  Daniel  Bell.  On  Religion  and  Ideology." 
Encounter, Feb. 1983. 



Weizsacker, C. F. von. "Die Wissenschaft ist noch nicht erwachsen." Die Zeit, 
no. 42 (1980). 

Wilson, E. O. Sociobiology: The New Synthesis. Cambridge, Mass: 1975. 

Wissel, R., ed. Martin Heidegger im Gesprach. Friburgo/Munich: 1970. 

"Wissenschaftlich-technische Revolution und Verantwortung."  Marxistische 
Blatter, no. 6 (1986). 

Zuelzer, W. "Eine Gegenrevolution." Merkur, no. 1 (1981). 


