
Nota de la editorial

El presente texto forma parte de la colección “Textos 
Libres” de Ediciones Edithor. “Textos Libres” es una 
serie de escritos que se colocan a libre disposición para la 
lectura y difusión.

El artículo “Sobre el conocimiento de lo infinito en el 
movimiento (O poznanii bezkonechnogo v dvizhenii) 
publicado originalmente en el libro “Problemas filosóficos 
de la teoría de la gravitación de Einstein y la cosmología 
relativista”, 1965, pp. 288­292.

Traducido directamente del ruso por Víctor Antonio 
Carrión



Valeri Alexeievich Bosenko
(1927, Mariupol – 2007, Kiev)



Facsímil de la portada del libro “Problemas filosóficos de 
la teoría de la gravitación de Einstein y la cosmología 

relativista”.



Sobre el conocimiento de lo 
infinito en el movimiento1

Valeri Bosenko 

Toda la complejidad en el conocimiento de la infinitud consiste en 
que la vía hacia el conocimiento de lo infinito yace a través del 
conocimiento de lo finito. Y no solo porque lo infinito no existe a 
la par con la finitud como alguna cosa autónoma, sino en ella y 
por medio de ella, pero por ello es que con la finitud da inicio todo 
conocimiento en general. No es posible evitarlo, tal es la 
naturaleza del conocimiento. Tampoco se puede evitar que con el 
conocimiento finito se tiene contacto, en primer lugar, por medio 
de la representación. Al arrebatar lo singular, la finitud, de los 
vínculos universales, el conocimiento los fija con este aspecto en 
la representación. Pero la representación justamente no está, en 
lo principal, en condición de concebir el verdadero infinito, por su 
propia naturaleza y también en virtud de la discordancia de esta 
naturaleza (universal) infinita; su feudo es solo lo finito. Sin 
embargo, de la vinculación completa y hasta la muerte con la 
finitud en su manifestación externa resulta que la representación 
tampoco puede concebirse como la esencia de lo finito 
propiamente dicho; es justamente por eso que ella no puede 
concebir lo infinito, al igual que este último consiste en la esencia 
de lo finito propiamente dicho.

1“О познании бесконечного в движении” (O poznanii bezkonechnogo v 
dvizhenii) publicado originalmente en el libro “Философские проблемы 
теории тяготения Эйнштейна и релятивистской космологии” (Filosofskie 
problemy teorii tiagnoteniya Einshteina i reliativistskoi kosmologui, 
“Problemas filosóficos de la teoría de la gravitación de Einstein y la 
cosmología relativista”), 1965, pp. 288­292.



Estando la representación ajustada al conocimiento de la finitud, 
ella “culmina” (lleva a su fin) también la infinitud. Lo infinito tal 
como el pensamiento se lo representa, solo lo es con la  forma de 
una cierta serie ilimitada de formas finitas dispuestas unas junto 
a otras, en la forma de una suma de finitudes que no tiene fin, es 
decir, como la contracción, una vez más, a la finitud. No en vano 
Hegel dice que “la finitud es la categoría más obstinada del 
intelecto”2. Incluso la interrelación de la propia finitud e 
infinitud, a su momento, se construye a imagen y semejanza de la 
naturaleza de la propia finitud. Ella dispone en la representación 
a unas series con otras como autonomía finita absoluta de la 
realidad.

El resultado de esa contracción de la finitud condena a la 
infinitud a la coexistencia con la finitud por el principio de 
coordinación, a la par con la finitud como cierta esencia 
independiente. La interacción de estas esencias distintas no obra 
ulteriormente en el orden aparente, en la contradicción aparente. 
En la realidad misma no hay finitud e infinitud. La división, 
consideración y, en concordancia, la contraposición, la distinción 
de lo finito e infinito empieza solo entonces y cuando tiene lugar 
el proceso de conocimiento de la realidad y la separación y 
fijación unilateral de estos aspectos en la consciencia. La 
dificultad consiste en que el intelecto no puede apropiarse de la 
unidad de infinitud y finitud. Cuando el conocimiento extirpa 
(siempre) alguna finitud de los vínculos universales y la fija en la 
representación, esta no solo capta un lado de la contradicción, 
sino que también tiene lugar la inevitable absolutización de esa 
unilateralidad, esto último puede ser superado con ayuda de la 
introducción de la dialéctica del movimiento de los conceptos. En 
el pensamiento tiene lugar la bifurcación del uno (finito) en lados 
contrarios y luego esta contradicción se lleva hasta la identidad. 

2Hegel, Obras, T. 5, Moscú, 1937, p. 126. [en ruso]



(En la identidad de contrarios también se incluye, en palabras de 
V. I. Lenin, la esencia de la dialéctica)3. Con esto obtenemos en el 
pensamiento teórico (en forma de verdad) la correspondiente 
unidad genuina de lo infinito y lo finito en la realidad.

La infinitud es, sin duda, inseparable de la finitud, pero la 
cuestión no está en esos vínculos aparentes, donde la finitud y la 
infinitud interactúan como dos esencias autónomas, 
influenciándose una a la otra. La tarea consiste justamente en 
considerar la finitud y la infinitud no como cualidades distintas, 
sino únicamente como distinciones de una y la misma esencia.

En este caso la esencia de la infinitud se desnuda plenamente 
bajo otra luz. Se escudriña de manera diferente también su 
interrelación con la finitud. Sobre el cuadro representado 
vivamente relevado de la interrelación de la finitud y la infinitud 
discurre (la irrepresentable) la interpenetración (unidad 
dialéctica) de estos contrarios. Su interrelación los diferencia en 
lo principal, tal y como las distintas esencias que coexisten 
mutuamente, que se movilizan mutuamente las unas sobre las 
otras y que existen mutuamente la una en la otra y que se 
desprenden la una en la otra, solo son distintos aspectos de una y 
la misma esencia. A la luz de esta misma finitud infinita en sí y 
viceversa. Es más, la infinitud aparece como la negación (que se 
niega a sí) de la finitud+ (en la concepción dialéctica de la 
negación) y, de ese modo, como negación de la negación.

Es precisamente en este sentido que se debe comprender la 
indisolubilidad de la infinitud y la finitud, es decir, ella no 
consiste en que coexisten de forma ininterrumpida uno con el 
otro, sino en que la propia infinitud no es simple infinitud como 
tal, sino la negación de la negación de la finitud. Incluso se puede 
decir que la infinitud, en determinado sentido, es finitud que se 

3Ver: V. I. Lenin, Obras Completas, T. 38, p. 255. [en ruso]



niega a  sí (no se somete a la negación de afuera con la arista de 
la infinitud, sino que la finitud se niega a sí misma, aquí no se 
unifican la finitud e infinitud sino que el uno, la finitud, se 
bifurca), se desprende, luego, aún en una segunda negación, o 
sea, toda ella todavía es finitud, pero es como si su contradicción 
socavaré desde dentro lo que contiene en sí a esta contradicción, 
pero, nuevamente, no como algo que simplemente tiene lugar, que 
se halla en forma finita, sino como el producto constante (que 
surge constantemente) de la finitud negándose a sí misma, como 
modo de existencia de la propia finitud, como lo que se crea en la 
propia finitud y resuelve, en lo posterior, la contradicción. Como 
vemos, esto no es algo que pueda existir a la par con la finitud, 
con las cosas finitas, sino que existe en ellas como su otro, como 
su negación de la existencia, como ellas mismas en su otro estado 
(contrario, que se contradice a sí mismo).

A la luz de lo dicho sobre la dialéctica de la relación mutua de la 
infinitud y la finitud y, en particular, sobre la existencia de la 
infinitud en lo finito se vuelve más claro el problema del 
conocimiento de la infinitud. Con el conocimiento 
inmediatamente sensible de la realidad nosotros tenemos que 
vérnoslas, en primer lugar, solo con lo finito. Pero si la tarea del 
conocimiento consiste en poner de manifiesto, en producir la 
esencia verdadera de la cosa. Y todo conocimiento verdadero de la 
naturaleza es conocimiento de lo perpetuo, lo infinito.  Por ello 
Engels considera que la tesis de que solo podemos conocer lo 
finito es totalmente cierta, “en la medida en que sólo entran en el 
radio de acción de nuestro conocimiento objetos finitos”, pero 
requiere completarse con esto: “en el fondo, solo podemos conocer 
lo infinito”4.

4Engels, Federico.: Dialéctica de la naturaleza, 1” ed., Editorial Grijalbo, 
México D.F., 1961, pp. 198, traducción de Wenceslao Roces.



Pero esto ya no tiene lugar en lo que es de competencia del 
conocimiento inmediatamente sensible, sino en lo que es de 
competencia del pensamiento teórico. Lo infinito se deja ver por 
medio de la universalidad, pues justamente “la forma de lo 
universal es la forma de lo cerrado dentro de sí mismo y, por 
tanto, de lo infinito”5. En cuanto lo universal se encuentra en la 
esfera de dominio del pensamiento, en la esfera de competencia 
del pensamiento teórico, es que lo infinito es accesible solo en el 
pensamiento teórico (dialéctico).

En verdad, solo por medio de esa finitud, que son las cosas 
singulares, conocemos en ellas a la materia infinita universal. Y 
esto no en el sentido de la infinitud de que conocemos multitud 
infinita de cosas finitas, las cuales en su conjunto constituyen la 
infinitud. Tal representación cuantitativa de la infinitud como la 
suma de finitudes (cosas finitas) se queda sin conocer la materia 
infinita en general, puesto que esta última jamás será posible de 
abarcar como cierta sumatoria infinita de formas de existencia 
concretas de la materia. La tarea reside en realidad en descubrir 
a la materia (y eso significa a la universalidad, la infinitud) en 
cada una de las cosas singulares finitas, en las formas de 
manifestación de la materia; vislumbrar que en todo aquello en 
que ella es una cosa finita determinada dada, es al mismo tiempo 
materia en general, infinitud. Nunca ha existido en la naturaleza 
la infinitud en forma de cierta esencia autónoma de aspecto 
sensiblemente percibido a la par de lo finito.

De modo similar a como el tiempo y el espacio son absurdos sin la 
totalidad de metros cúbicos y horas aunque tampoco se reduce a 
esta totalidad (o a su suma), así mismo la infinitud no puede 
existir sin las cosas finitas, pero al mismo tiempo no se reduce a 
su totalidad, interviene como algo más que el conjunto de la 

5Engels, Federico.: Dialéctica de la naturaleza, 1” ed., Editorial Grijalbo, 
México D.F., 1961, pp. 199, traducción de Wenceslao Roces.



finitud. No es posible vislumbrar o experimentar la infinitud de 
otro modo salvo la imagen y representación sensible. En la 
medida en que conocemos cosas finitas concretas, conocemos 
también a la infinitud como tal.

La búsqueda de cierto substrato en el cual fuere evidente la 
finitud y la infinitud inevitablemente conduce a que esta última 
se la encuentre en la coordinación, al lado de. Pensarlas como si 
se mantuvieren fuera, la una de la otra, en la apariencia 
temporal, concebirlas como si se turnarán. La tesis de Engels de 
que la universalidad es la forma cerrada dentro de sí y del propio 
infinito, permite comprender justamente, aún más 
profundamente, como lo infinito consiste en las propias cosas 
finitas. “Nos basta con saber, afirma F. Engels, que en igualdad 
de circunstancias en todas partes ocurre… lo mismo”6.

Las leyes de la naturaleza son eternas, infinitas, absolutas pero 
ellas están al mismo tiempo condicionadas por determinadas 
condiciones relativas concretas, en cuyo ámbito se manifiesta su 
eternidad, infinitud y carácter absoluto. Esto las hace una 
unidad de contrarios7, una contradicción que no es externa, sino 
internamente contradictoria: infinito­finito, relativo­absoluto, 
imperecederamente perecedero. Todas las formas concretas 
finitas del movimiento son solo manifestaciones singulares del 
movimiento universal general, la unidad que está dotada de la 
infinitud absoluta. Las formas finitas singulares conocidas del 
movimiento, es en ellas y por medio de ellas (por medio de su 
auto­negación) que conocemos el movimiento en general (la 
materia en general): lo absoluto, universal e infinito.

6Engels, Federico.: Dialéctica de la naturaleza, 1” ed., Editorial Grijalbo, 
México D.F., 1961, pp. 204, traducción de Wenceslao Roces.

7La infinitud es su otra finitud, el otro de sí.


	Nota de la editorial
	El presente texto forma parte de la colección “Textos Libres” de Ediciones Edithor. “Textos Libres” es una serie de escritos que se colocan a libre disposición para la lectura y difusión.
	El artículo “Sobre el conocimiento de lo infinito en el movimiento (O poznanii bezkonechnogo v dvizhenii) publicado originalmente en el libro “Problemas filosóficos de la teoría de la gravitación de Einstein y la cosmología relativista”, 1965, pp. 288-292.
	Traducido directamente del ruso por Víctor Antonio Carrión
	Valeri Alexeievich Bosenko
	(1927, Mariupol – 2007, Kiev)
	Facsímil de la portada del libro “Problemas filosóficos de la teoría de la gravitación de Einstein y la cosmología relativista”.
	Sobre el conocimiento de lo infinito en el movimiento1

