Nota de la editorial

EDIMKHOR!

El presente texto forma parte de la coleccion “Textos
Libres” de Ediciones Edithor. “Textos Libres” es una
serie de escritos que se colocan a libre disposicién para la
lectura y difusién.

El articulo “Sobre el conocimiento de lo infinito en el
movimiento (O poznanii bezkonechnogo v dvizhenii)
publicado originalmente en el libro “Problemas filosoficos

de la teoria de la gravitacion de Einstein y la cosmologia
relativista”, 1965, pp. 288-292.

Traducido directamente del ruso por Victor Antonio
Carrién



Valeri Alexeievich Bosenko

(1927, Mariupol — 2007, Kiev)



Facsimil de la portada del libro “Problemas filoséficos de
la teoria de la gravitacion de Einstein y la cosmologia
relativista”.



Sobre el conocimiento de lo

infinito en el movimiento!

Valeri Bosenko

Toda la complejidad en el conocimiento de la infinitud consiste en
que la via hacia el conocimiento de lo infinito yace a través del
conocimiento de lo finito. Y no solo porque lo infinito no existe a
la par con la finitud como alguna cosa auténoma, sino en ella y
por medio de ella, pero por ello es que con la finitud da inicio todo
conocimiento en general. No es posible evitarlo, tal es la
naturaleza del conocimiento. Tampoco se puede evitar que con el
conocimiento finito se tiene contacto, en primer lugar, por medio
de la representacion. Al arrebatar lo singular, la finitud, de los
vinculos universales, el conocimiento los fija con este aspecto en
la representacion. Pero la representacion justamente no esta, en
lo principal, en condicién de concebir el verdadero infinito, por su
propia naturaleza y también en virtud de la discordancia de esta
naturaleza (universal) infinita; su feudo es solo lo finito. Sin
embargo, de la vinculacién completa y hasta la muerte con la
finitud en su manifestacion externa resulta que la representacion
tampoco puede concebirse como la esencia de lo finito
propiamente dicho; es justamente por eso que ella no puede
concebir lo infinito, al igual que este ultimo consiste en la esencia
de lo finito propiamente dicho.

1“0 mosuauuu 6eckoHeuHoro B nBu:keHUH (O poznanii bezkonechnogo v
dvizhenii) publicado originalmente en el libro “@ustocodpcrrie mpobaemMbr
TEOPHUH TSITOTEHHSI JUHINTEHHA U PEeJISTHBHCTCKOH KocMoJioruu (Filosofskie
problemy teorii tiagnoteniya Einshteina i reliativistskoi kosmologui,
“Problemas filosdficos de la teoria de la gravitacion de Einstein y la
cosmologia relativista”), 1965, pp. 288-292.



Estando la representacién ajustada al conocimiento de la finitud,
ella “culmina” (lleva a su fin) también la infinitud. Lo infinito tal
como el pensamiento se lo representa, solo lo es con la forma de
una cierta serie ilimitada de formas finitas dispuestas unas junto
a otras, en la forma de una suma de finitudes que no tiene fin, es
decir, como la contraccién, una vez mas, a la finitud. No en vano
Hegel dice que “la finitud es la categoria mas obstinada del
intelecto™. Incluso la interrelacién de la propia finitud e
infinitud, a su momento, se construye a imagen y semejanza de la
naturaleza de la propia finitud. Ella dispone en la representacion
a unas series con otras como autonomia finita absoluta de la
realidad.

El resultado de esa contraccion de la finitud condena a la
infinitud a la coexistencia con la finitud por el principio de
coordinacion, a la par con la finitud como cierta esencia
independiente. La interacciéon de estas esencias distintas no obra
ulteriormente en el orden aparente, en la contradiccién aparente.
En la realidad misma no hay finitud e infinitud. La divisién,
consideracion y, en concordancia, la contraposicion, la distinciéon
de lo finito e infinito empieza solo entonces y cuando tiene lugar
el proceso de conocimiento de la realidad y la separaciéon y
fijacion unilateral de estos aspectos en la consciencia. La
dificultad consiste en que el intelecto no puede apropiarse de la
unidad de infinitud y finitud. Cuando el conocimiento extirpa
(siempre) alguna finitud de los vinculos universales y la fija en la
representacion, esta no solo capta un lado de la contradiccion,
sino que también tiene lugar la inevitable absolutizacién de esa
unilateralidad, esto ultimo puede ser superado con ayuda de la
introduccion de la dialéctica del movimiento de los conceptos. En
el pensamiento tiene lugar la bifurcacién del uno (finito) en lados
contrarios y luego esta contradiccion se lleva hasta la identidad.

2Hegel, Obras, T. 5, Moscu, 1937, p. 126. [en ruso]



(En la identidad de contrarios también se incluye, en palabras de
V. I. Lenin, la esencia de la dialéctica). Con esto obtenemos en el
pensamiento tedrico (en forma de verdad) la correspondiente
unidad genuina de lo infinito y lo finito en la realidad.

La infinitud es, sin duda, inseparable de la finitud, pero la
cuestion no esta en esos vinculos aparentes, donde la finitud y la
infinitud interactian como dos esencias auténomas,
influenciandose una a la otra. La tarea consiste justamente en
considerar la finitud y la infinitud no como cualidades distintas,

sino unicamente como distinciones de una y la misma esencia.

En este caso la esencia de la infinitud se desnuda plenamente
bajo otra luz. Se escudrifia de manera diferente también su
interrelacion con la finitud. Sobre el cuadro representado
vivamente relevado de la interrelacion de la finitud y la infinitud
discurre (la irrepresentable) la interpenetracion (unidad
dialéctica) de estos contrarios. Su interrelacion los diferencia en
lo principal, tal y como las distintas esencias que coexisten
mutuamente, que se movilizan mutuamente las unas sobre las
otras y que existen mutuamente la una en la otra y que se
desprenden la una en la otra, solo son distintos aspectos de una y
la misma esencia. A la luz de esta misma finitud infinita en siy
viceversa. Es mas, la infinitud aparece como la negacion (que se
niega a si) de la finitud+ (en la concepcion dialéctica de la

negacion) y, de ese modo, como negacién de la negacion.

Es precisamente en este sentido que se debe comprender la
indisolubilidad de la infinitud y la finitud, es decir, ella no
consiste en que coexisten de forma ininterrumpida uno con el
otro, sino en que la propia infinitud no es simple infinitud como
tal, sino la negaciéon de la negaciéon de la finitud. Incluso se puede
decir que la infinitud, en determinado sentido, es finitud que se

3Ver: V. 1. Lenin, Obras Completas, T. 38, p. 255. [en ruso]



niega a si (no se somete a la negacién de afuera con la arista de
la infinitud, sino que la finitud se niega a si misma, aqui no se
unifican la finitud e infinitud sino que el uno, la finitud, se
bifurca), se desprende, luego, atin en una segunda negacion, o
sea, toda ella todavia es finitud, pero es como si su contradiccién
socavaré desde dentro lo que contiene en si a esta contradiccion,
pero, nuevamente, no como algo que simplemente tiene lugar, que
se halla en forma finita, sino como el producto constante (que
surge constantemente) de la finitud negandose a si misma, como
modo de existencia de la propia finitud, como lo que se crea en la
propia finitud y resuelve, en lo posterior, la contradiccién. Como
vemos, esto no es algo que pueda existir a la par con la finitud,
con las cosas finitas, sino que existe en ellas como su otro, como
su negacion de la existencia, como ellas mismas en su otro estado
(contrario, que se contradice a si mismo).

A la luz de lo dicho sobre la dialéctica de la relacién mutua de la
infinitud y la finitud y, en particular, sobre la existencia de la
infinitud en lo finito se vuelve mas claro el problema del
conocimiento de la infinitud. Con el conocimiento
inmediatamente sensible de la realidad nosotros tenemos que
vérnoslas, en primer lugar, solo con lo finito. Pero si la tarea del
conocimiento consiste en poner de manifiesto, en producir la
esencia verdadera de la cosa. Y todo conocimiento verdadero de la
naturaleza es conocimiento de lo perpetuo, lo infinito. Por ello
Engels considera que la tesis de que solo podemos conocer lo
finito es totalmente cierta, “en la medida en que sé6lo entran en el
radio de accion de nuestro conocimiento objetos finitos”, pero
requiere completarse con esto: “en el fondo, solo podemos conocer

lo infinito™.

4Engels, Federico.: Dialéctica de la naturaleza, 1” ed., Editorial Grijalbo,
México D.F., 1961, pp. 198, traduccion de Wenceslao Roces.



Pero esto ya no tiene lugar en lo que es de competencia del
conocimiento inmediatamente sensible, sino en lo que es de
competencia del pensamiento tedrico. Lo infinito se deja ver por
medio de la universalidad, pues justamente “la forma de lo
universal es la forma de lo cerrado dentro de si mismo y, por

”5 En cuanto lo universal se encuentra en la

tanto, de lo infinito
esfera de dominio del pensamiento, en la esfera de competencia
del pensamiento tedrico, es que lo infinito es accesible solo en el

pensamiento tedérico (dialéctico).

En verdad, solo por medio de esa finitud, que son las cosas
singulares, conocemos en ellas a la materia infinita universal. Y
esto no en el sentido de la infinitud de que conocemos multitud
infinita de cosas finitas, las cuales en su conjunto constituyen la
infinitud. Tal representaciéon cuantitativa de la infinitud como la
suma de finitudes (cosas finitas) se queda sin conocer la materia
infinita en general, puesto que esta ultima jamas sera posible de
abarcar como cierta sumatoria infinita de formas de existencia
concretas de la materia. La tarea reside en realidad en descubrir
a la materia (y eso significa a la universalidad, la infinitud) en
cada una de las cosas singulares finitas, en las formas de
manifestacion de la materia; vislumbrar que en todo aquello en
que ella es una cosa finita determinada dada, es al mismo tiempo
materia en general, infinitud. Nunca ha existido en la naturaleza
la infinitud en forma de cierta esencia auténoma de aspecto

sensiblemente percibido a la par de lo finito.

De modo similar a como el tiempo y el espacio son absurdos sin la
totalidad de metros ciubicos y horas aunque tampoco se reduce a
esta totalidad (o a su suma), asi mismo la infinitud no puede
existir sin las cosas finitas, pero al mismo tiempo no se reduce a
su totalidad, interviene como algo mas que el conjunto de la

5Engels, Federico.: Dialéctica de la naturaleza, 1” ed., Editorial Grijalbo,
México D.F., 1961, pp. 199, traduccion de Wenceslao Roces.



finitud. No es posible vislumbrar o experimentar la infinitud de
otro modo salvo la imagen y representacion sensible. En la
medida en que conocemos cosas finitas concretas, conocemos
también a la infinitud como tal.

La busqueda de cierto substrato en el cual fuere evidente la
finitud y la infinitud inevitablemente conduce a que esta ultima
se la encuentre en la coordinacion, al lado de. Pensarlas como si
se mantuvieren fuera, la una de la otra, en la apariencia
temporal, concebirlas como si se turnaran. La tesis de Engels de
que la universalidad es la forma cerrada dentro de si y del propio
infinito, permite comprender justamente, atin mas
profundamente, como lo infinito consiste en las propias cosas
finitas. “Nos basta con saber, afirma F. Engels, que en igualdad

de circunstancias en todas partes ocurre... lo mismo”®.

Las leyes de la naturaleza son eternas, infinitas, absolutas pero
ellas estan al mismo tiempo condicionadas por determinadas
condiciones relativas concretas, en cuyo ambito se manifiesta su
eternidad, infinitud y caracter absoluto. Esto las hace una
unidad de contrarios’, una contradiccién que no es externa, sino
internamente contradictoria: infinito-finito, relativo-absoluto,
imperecederamente perecedero. Todas las formas concretas
finitas del movimiento son solo manifestaciones singulares del
movimiento universal general, la unidad que esta dotada de la
infinitud absoluta. Las formas finitas singulares conocidas del
movimiento, es en ellas y por medio de ellas (por medio de su
auto-negacion) que conocemos el movimiento en general (la
materia en general): lo absoluto, universal e infinito.

6Engels, Federico.: Dialéctica de la naturaleza, 1” ed., Editorial Grijalbo,
México D.F., 1961, pp. 204, traducciéon de Wenceslao Roces.

7La infinitud es su otra finitud, el otro de si.



	Nota de la editorial
	El presente texto forma parte de la colección “Textos Libres” de Ediciones Edithor. “Textos Libres” es una serie de escritos que se colocan a libre disposición para la lectura y difusión.
	El artículo “Sobre el conocimiento de lo infinito en el movimiento (O poznanii bezkonechnogo v dvizhenii) publicado originalmente en el libro “Problemas filosóficos de la teoría de la gravitación de Einstein y la cosmología relativista”, 1965, pp. 288-292.
	Traducido directamente del ruso por Víctor Antonio Carrión
	Valeri Alexeievich Bosenko
	(1927, Mariupol – 2007, Kiev)
	Facsímil de la portada del libro “Problemas filosóficos de la teoría de la gravitación de Einstein y la cosmología relativista”.
	Sobre el conocimiento de lo infinito en el movimiento1

